ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ МИТРОПОЛИТА ЧЕЛЯБИНСКОГО И ЗЛАТОУСТОВСКОГО НИКОДИМА

# 

ОФИЦИАЛЬНОЕ ИЗДАНИЕ ЧЕЛЯБИНСКОЙ МИТРОПОЛИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ





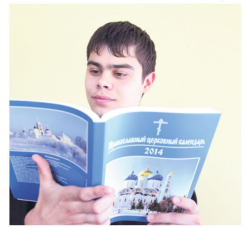
**Он прилетел!** В Челябинске новый архиерей *стр.2* 



**Младший чин.** Кто такие диаконы? *стр.5* 



**Может ли молитва** победить болезни? *стр.9* 



**Зачем нам сразу два** календаря? *с* 

cmp. 14



## «Приступаю к служению с радостью»

в Челябинской епархии – новый правящий архиерей

30 мая 2014 года в Санкт-Петербурге состоялось заседание Священного Синода Русской Православной Церкви под председательством Святейшего Патриарха Кирилла. На нём было принято решение о переводе митрополита Челябинского и Златоустовского Феофана на служение в Ульяновск. Челябинскую митрополию возглавил епископ Енисейский и Норильский Никодим.

#### Первая встреча

5 июня в небе над Челябинском показался самолет Сибирских авиалиний, веселой салатовой расцветки. На летном поле в огромном волнении стояла группа встречающих: первый заместитель губернатора Евгений Редин, секретарь Челябинской епархии протоиерей Игорь Шестаков и благочинный Челябинского округа протоиерей Борис Кривоногов, главный редактор нашей газеты иерей Евгений Мартенец, а также челябинское духовенство. Выйдя на трап самолета, владыка Никодим благословил город своего будущего служения, а затем тепло поприветствовал встречающих.

В это время во дворе Свято-Симеоновского кафедрального собора к приезду нового правящего архиерея собралось более двух сотен священников со всей епар-

хии, большое количество верующих, монашествующие, сестры милосердия, представители казачества и молодежных движений.

Приехав в собор, владыка Никодим поприветствовал казаков. Преподал свое архипастырское благословение всемверующим. Вхраменового главу митрополии встретили епископ Магнитогорский и Верхнеуральский Иннокентий и епископ Троицкий и Южноуральский Григорий. В честь приезда владыки был совершен благодарственный молебен.

По окончании богослужения владыка осенил всех крестным знамением и обратился к своей новой пастве с приветственным словом: «Приступаю к служению с чувством радости, — начал владыка Никодим. — Когда берешься за послушание, которое дает Святая Церковь, не



может быть иначе. В каком бы городе ни проходило служение, важно, что будешь трудиться для Господа и для людей, а это всегда сопряжено с радостью».

Владыка обозначил приоритетные направления развития епархии: «Это, прежде всего, строительство храмов: сегодня на молебне все желающие не могли поместиться в кафедральном соборе, а значит Челябинск нуждается в новых храмах, притом больших. Это работа с молодежью, а также с людьми различных возрастов. Взаимодействие с военнослужащими, помощь страждущим - всем тем, кто ожидает помощи, но, к сожалению, иногда ее недополучает. Поприще большое, жатвы много, а делателей мало. Будем стараться восполнить недостаток с Божией помощью и принести свои труды во славу Матери Церкви». opnou».

#### Первый рабочий день

Свой первый рабочий день на Челябинской кафедре, 6 июня 2014 года, преосвященный епископ Никодим начал с поездки по храмам Челябинска.

Первым в списке был Александро-Невский храм на Алом поле. Владыка поздравил присутствующих в храме прихожан с днем

памяти святой блаженной Ксении Петербургской и со вниманием выслушал пожелания и вопросы верующих.

Следующим пунктом поездки стала строительная площадка Христорождественского кафедрального собора Челябинска. Епископ Никодим осмотрел терри-



торию, подробно расспросил специалистов о текущих работах и благословил их на предстоящие труды.

В строящемся Свято-Сергиевском храме на Северо-Западе города правящего архиерея встречали многочисленные прихожане во главе с настоятелем протоиереем Ярославом Ивановым. Владыка тепло приветствовал встречающих и благословлял всех, затем осмотрел церковный двор, зашел в храм и внимательно выслушал настоятеля.

В этот же день правящий архиерей посетил Свято-Георгиевский храм в Металлургическом районе, Свято-Васильевский на ЧТЗ, храм в честь иконы Божией Матери «Утоли моя печа-

ли» в Ленинском районе и в честь иконы Божией Матери «Одигитрия» на привокзальной площади. Владыка высоко оценил росписи Одигитриевской церкви и похвалил настоятеля, проточерея Бориса Кривоногова, за труды.

Последним епископ Никодим посетил Свято-Троицкий храм, который приятно поразил владыку своим внутренним пространством с прекрасно сохранившимися росписями и уникальными святынями. Владыка приложился к частице мощей апостола Андрея Первозванного и преподобного Серафима Саровского, а на прощание благословил всех присутствующих в Троицкой

#### Первая литургия митрополита

9 июня 2014 года, в день Святого Духа, владыка Никодим, правящий архиерей Челябинской епархии, возглавил первую Божественную Литургию на южноуральской земле. Богослужение состоялось в Свято-Симеоновском кафедральном соборе Челябинска.

На этой праздничной службе владыка Никодим появился уже в новом сане – митрополита Челябинского и Златоустовского. Накануне, 8 июня, в сан митрополита нашего владыку возвел Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. Это произошло на Божественной Литургии в Успенском соборе Свято-Троицкой Сергиевой Лавры, в день Святой Троицы.

В день Святого Духа по традиции состоялся выпуск Челябинского духовного училища. В этом году аттестаты получили пять человек. По случаю окончания учебного курса после Литургии был отслужен благодарственный молебен. Затем состоялось торжественное вручение дипломов и памятных подарков.

Владыка преподал юным выпускникам училища и

всем присутствующим в храме свое архипастырское наставление. Он отметил, что день Святого Духа является не просто днем рождения нашей Церкви, но также это начало той спасительной апостольской проповеди, которая изменила весь мир.

«Христианское благовестие изменило образ жизни людей, наложило отпечаток на их внутреннюю жизнь, — сказал митрополит Никодим. — Благодать Божия и ныне изобильно изливается на каждого из нас. Но вы не чувствуем и не видим ее, потому что грех за-

крывает для нас дары Духа Святого. Мы похожи на тех людей, которые в солнечный день сидят в грязной, мрачной комнате, смотрят на грязное окно и говорят, что солнце не светит. И кто виноват, что этот человек сам сидит во тьме, а не выйдет к солнцу и радости.

Желаю вам, чтобы вы сумели очистить сердца и души ваши от тех злых помышлений, от тех грехов, которые мы каждодневно собираем. Которые, подобно грязному стеклу, не дают нам радоваться сиянию благодати Божией».

#### **БИОГРАФИЯ**

Высокопреосвященный Никодим, митрополит Челябинский и Златоустовский (в миру Чибисов Юрий Валерьевич), родился 30 декабря 1969 года в православной семье в городе Павловский Посад Московской области.

- **В 1985 году** окончил Павлово-Посадскую среднюю школу №1, а в 1988 СПТУ №34. С детства посещал храм Вознесения Господня города Павловский Посад, в котором пел на клиросе. В 1988-1990 годах проходил срочную службу в рядах Советской армии.
- С 1990 году помогал восстанавливать Покровско-Васильевский храм города Павловский Посад. Исполнял послушание пономаря и различные другие послушания. Впоследствии этот храм был преобразован в Покровско-Васильевский мужской монастырь.
- В 1992 году принят в Московскую духовную семинарию. Во время учебы исполнял послушание лектора истории Русской Церкви в иконописной школе при Московской духовной академии. По окончании МДС Учебным комитетом направлен на преподавательскую работу в Саратовскую духовную семинарию, где исполнял послушание старшего помощника инспектора и проректора по воспитательной работе.
- 24 декабря 1997 года принял монашеский постриг. 7 января 1998 года архиепископом Саратовским и Вольским Александром рукоположен в сан диакона, а 18 января в сан иерея. 5 апреля 1998 года за успехи в преподавательской работе был удостоен права ношения набедренника.

Для проведения восстановительных работ в Троицком соборе города Саратова 29 апреля 1998 года был назначен и.о. настоятеля этого храма, а 12 октября назначен настоятелем храма Казанской иконы Божией Матери поселка Александров Гай.

- В январе 1999 года перешел на служение в Москву в храм Воздвижения Креста Господня в Алтуфьево, 13 августа 1999 года назначен на служение в Зачатьевский ставропигиальный монастырь.
- В 2000 году заочно окончил Московскую духовную академию со степенью кандидата богословия за диссертацию на тему «Зачатьевский ставропигиальный женский монастырь». 15 апреля 2006 года ко дню празднования Святой Пасхи Святейшим Патриархом Алексием II удостоен права ношения наперсного креста.

Решением Священного Синода от 27 декабря 2007 года избран епископом Шатурским, викарием Московской епархии. Рукоположен 23 марта за Божественной литургией в Храме Христа Спасителя. Богослужение возглавил Святейший Патриарх Алексий II.

Определением Священного Синода от 31 марта 2009 года назначен правящим архиереем Анадырской епархии. Решением Священного Синода от 30 мая 2011 года назначен правящим архиереем новообразованной Енисейской епархии. 30 мая 2014 года возглавил Челябинскую митрополию.

## Челябинск – не такой уж суровый



– Владыка, мы знаем, что у Вас на прежнем месте служения были очень добрые отношения с духовенством и паствой. Расскажите, пожалуйста, о сибиряках. У нас ведь Челябинск – тоже суровый город.

- Норильск намного суровее. Например, что такое минус 52 градуса с ветром, в Рождество Христово, в ночную службу – вряд ли вы знаете. Да, народ там более суровый, сам климат обязывает. Но если они верят человеку, они раскрываются всем сердцем. Отзывчивость сибиряков – это, наверное, свойство любого христианина. И то, что там я увидел такое христианское горение, горение о вере, о многом мне сказало, и сердце мое порадовало и помогло в устроении церковной жизни в этих трудных местах.

### Что Вам удалось сделать, о чем мечтали и воплотили?

– Самое главное, что мы активно готовили Енисейск к празднованию 400-летия города. Мы сумели там восстановить монастырь, прекраснейший монастырь сделали. Нашли финансирование для восстановления храмов, которые были разрушены в советское время. В Норильске привели в порядок кафедральный собор: в этом году начинают роспись, ремонтируют фасад.

Прекрасно организовали мы духовно-просветительский центр в Норильске. Когда я туда приехал, то сказал, что надо, чтобы дети не сидели по подъездам, а были в наших кружках, группах, а не на улице. У нас это получилось. В настоящее время около 300 детей прибегают в различные кружки, за ними и взрослые приходят. Одни ребята занимаются ска-

лолазанием, другие – туризмом на байдарках, историческим фехтованием, борьбой, резьбой по дереву, фотографией. Появились спортивные залы, для девочек – швейные кружки. К нам начали приходить ребята из детского дома. Стали учиться готовить, что-то ремонтировать, шить - одним словом, получать определенные навыки для взрослой жизни. К сожалению, так получается, что ребенок после детского дома не всегда может даже обслужить сам себя. Этот пробел мы своими силами закрыли.

Норильск был таким городом, где в свое время очень сильно процветала наркомания, алкоголизм. Сейчас в Норильске три центра по работе с алко- и наркозависимыми. Один центр прямо в кафедральном соборе, где людей специальный врач принимает, беседует с ними. Другой центр в Талнах, где люди в стационар ложатся, пускай не много – 30 коек – но это действует. А третий центр для женщин, которых дома бьют или которые опускаются, начинают вести нездоровый образ жизни. Тоже получилось, тоже работает. Мало это или много?

Когда я приехал в епархию, там было около 30 человек духовенства, сейчас, когда я уезжал из епархии – 72 человека. Также и количество храмов было увеличено. А ведь епархия два миллиона квадратных километров. Я постоянно был в пути, куда-то ехал. Потому что в некоторые храмы в Сибири можно добраться только по воде, в некоторые храмы – только на вертолете, в некоторые храмы – только по зимнику. Но с Божьей помощью мы все устраивали. И, можно сказать, определенным венцом моей деятельности стало то, что даже

## первое интервью владыки Никодима на уральской земле

самый северный населенный пункт Российской Федерации получил свой храм – отдельно стоящее церковное здание с иконостасом. Храм соорудили деревянный, чтобы было потеплее.

### – Катались Вы на собачьих упряжках?

– Нет, а зачем? Это из области истории, а сейчас правящему архиерею на собачках ездить не надо. Есть прекрасная мощная техника, которая доставит быстрее, точнее и лучше, и в более комфортных условиях. Хотя, когда я еще даже на Чукотке был, попадал в сильнейшую пургу и знаю, что такое очень сильный мороз. Приходилось ездить.

## – Как Вы восприняли назначение в Челябинск? Было ли это неожиданностью?

- Конечно, это было неожиданно для меня. Были планы по Енисейской и Норильской епархии. Один из замыслов был такой: мы хотели в день преподобного Сергия лететь в географический центр России, а этот центр находится в Эвенкии, недалеко от города Туры (километров 300, если на вертолете лететь). И мы планировали, чтобы все архиереи Красноярской митрополии прилетели туда и отслужили молебен преподобному Сергию в самом центре Российской Федерации. Но человек предполагает, а Господь располагает. И благословение Святейшего Патриарха Кирилла буду исполнять с отдачей всех сил.

## – Каково было первое впечатление от Челябинска?

– Я скажу так: это Россия. С прекрасными людьми, с прекрасными храмами, с хорошими дорогами. За все слава Богу.

# – Урал – очень сложный регион в духовном отношении. Как Вы предполагаете преодолеть определенную духовную инертность многих наших земляков?

– Думаю, неправильно, когда говорят: вот у нас все так плохо. Это неверно. Потому что такие проблемы существуют, наверно, в каждой епархии от Калининграда до Чукотки. Ну что ж делать, жизнь есть жизнь. И мы будем сообща трудиться ради того, чтобы на Южном Урале достойно прославлялось имя Божие, созидалась Церковь. А то, что есть какие-то трудности – так подругому нельзя. Как еще выразить свою любовь и верность Господу? Только так: трудясь не покладая рук, отдавая все силы – это и есть лучшее свидетельство о Христе.

# – Владыка, как Вы будете выстраивать отношения с государством, бизнес-элитой? На чем будет основано это сотрудничество?

– Это тоже люди. Тоже стремящиеся к вере, тоже желающие обрести спасение. Так же с ними буду строить взаимоотношения. Видеть в них не политика, не бизнесмена, а христианина. Это, наверное, основание любых взаимоотношений, любого общения.

## – В Челябинской области ощущается нехватка священников. Какой выход Вы видите из этой ситуации?

– Будем думать об этом. Наверное, надо делать семинарию. Можно, конечно, рукополагать кандидатов, которых будут рекомендовать отцы настоятели. Но с условием, чтобы этот человек получил хорошее образование. Для этого нужно создать условия в Челябинске.

#### – Ваше отношение к происходящему на Украине. Когда православные идут на православных, как нам, православным россиянам к этому относиться?

– Молиться. Молиться, что-

бы Господь привёл к миру украинское общество. Это самое лучшее. Не высказывать какие-то политические лозунги, не призывать к какому-то противоборству, а молиться. Это достойный ответ каждого христианина на те бедствия, которые могут происходить в мире. Заметьте: различные религиозные организации на Украине не остались в стороне от политической борьбы, так или иначе проявили ангажированность. И лишь Русская Православная Церковь находится над всеми этими политическими противостояниями, призывая всех к миру и любви, к сохранению Украины. Мы заботимся о том, чтобы на Украине был мир, потому что это часть нашей Русской Православной Церкви, за которую болит сердце у Предстоятеля Русской Православной Церкви Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. И Святейший Патриарх неоднократно высказывал свое отношение к гражданскому противостоянию, призывая к миру и любви.

– В Интернете мы видели сюжет, как в Норильской епархии Вы ходили в мартеновский цех, в самое пекло. Владыка, есть ли у Вас планы посетить челябинские предприятия, посмотреть, как живет и трудится уральский народ?

- Так там же христиане трудятся. А разве может архиерей не проявить заботу о том, как они трудятся, в каких условиях проводят значительную часть своей жизни? Конечно, посетим. Мы уже начали поездки, но сначала нужно посетить храмы. Сегодня мы посетили храмы, которые находятся в городе Челябинске. У меня в планах - посетить каждый храм, который находится в моей епархии, посетить и те епархии, которые находятся в составе митрополии. За все это я несу ответственность пред Богом.

# - В Челябинской епархии нет ни одного полноценно действующего монастыря. И вообще монашеская жизнь на Южном Урале развита слабо. Владыка, что Вы думаете по этому поводу?

– Надо понимать, что Челябинская область в этом смысле не уникальна. Есть регионы, где вообще нет монастырей. Это следствие гонений, которые были в советское время. Для того чтобы монастырь сформировался, нужны труды с двух сторон. С одной стороны - труды правящего архиерея, а с другой стороны – тех, кто хочет принять образ монашеского жития. Насильно никогда нельзя сформировать монастырь. Можно построить кельи, завезти людей - но станут они от этого монахами? Вопрос. Но усилия будем при-

## -Владыка, расскажите немного о себе. Есть ли у Вас какое-нибудь увлечение для души?

– Ну что вам сказать... У меня никогда ни на что не хватало времени. С самого детства. Потому что надо было либо в храм идти, либо в школе учиться, либо в армии служить, либо монастырь восстанавливать, либо в семинарии учиться, либо академию заканчивать, либо преподавать, либо опять служить – времени никогда ни на что не хватало. И когда спрашивают про хобби или увлечения... Вы знаете, спокойно помолиться – это уже радость большая. И вот это должно быть главное увлечение. Грибы собирать времени нету (есть, конечно, люблю). Так получилось, что у меня несколько лет даже отпуска не было, я просто не мог себе позволить. Не знаю, как здесь получится, но самое главное, пока есть силы и здоровье, все надо сделать для блага Церкви.

> Беседовала Светлана Бацан фото: Анна Усманова



## Принял швартовы

## знаменитый мореплаватель Федор Конюхов догреб до Тургояка

Всего неделю назад завершилось очередное экстремальное путешествие нашего земляка, священника Федора Конюхова. За 160 дней он в одиночку пересек Тихий океан: от берегов Чили до Австралии. Каждый день любитель приключений преодолевал 50 морских миль, совершая 24 тысячи гребков. Спал всего два часа в сутки, чтобы уложиться в график.

– Уменя был очень строгий режим, – говорит путешественник, – я должен был успеть в срок, потому что зависел от погоды и сезонного ветра. Если бы я опоздал на десять дней, я бы уже шел против ветра и до сих пор был в Тихом океане. Когда меня спрашивают, где тренировался для этого морского путешествия, всегда отвечаю: на Эвересте и на Северном полюсе, на мысе Горн. Физически эта экспедиция не сложнее, чем подъём на Эверест, сложнее морально. Ведь там динамика другая, а здесь однообразие. Ты постоянно гребёшь, перед тобой только горизонт и нет вертикальных линий.

Не успели просохнуть весла, а иерей Федор Конюхов уже прилетел на Южный Урал, чтобы приветствовать юных участников детской парусной регаты.

– Мое путешествие закончилось, я приехал на челябинскую землю и почувствовал, что я наконец-то дома, – сказал Федор Филиппович при встрече.

Как известно, в 2010 году знаменитый путешественник был рукоположен в сан священника и стал отцом Федором. Батюшка рассказал, что весь долгий путь по водам Тихого океана сопровождался молитвой:

– На утреннее правило у меня уходило 35 минут, столько же на вечернее правило. Это была основная моя молитва, когда я не греб. Я останавливался, весла бросал и молился. А в дру-

гое время, когда был за веслами, в такт гребкам повторял Иисусову молитву.

Дважды за путешествие отец Федор совершил чин освящения воды в Тихом океане. Первый в двунадесятый праздник Крещения Господня. А второй, когда почувствовал, что море «шалит»:

– Подошёл к Полинезии, там тысячи островов. Я почувствовал, что океан немного шалит и меня может выкинуть на рифы, поэтому решил ещё раз провести чин освящения. Я же не на свои силы рассчитываю, - улыбается Конюхов. - Ведь моя лодка не попала ни в один ураган, они шли впереди меня, по корме, сбоку. Если бы я шел быстрее или, наоборот, опаздывал на три дня, то попал бы в сильный шторм. Представьте, молнии так стреляют, что даже вода шипит от напряжения. Если бы они прошли через лодку, она бы на щепки разлетелась, или меня бы контузило, в лучшем случае. Но всё обошлось. А ещё там смерчи большие крутят, воду сосут из океана. Я их называю «шланги» или «хоботы». Но за это путешествие ни разу ко мне не подходили.

Федор Филиппович с профессиональным спокойствием рассказывает обо всех испытаниях. Не раз походили киты, которые при желании могли и перевернуть лодку, но они её не трогали:

– Один кит меня долго сопровождал. Видно, что старенький. И вот мы с ним, два старичка, в море плывем, он пыхтит рядом, но под лодку никогда не подныривал. Ночью бывало непросто. Приходилось даже фонарик выключать, потому что из глубин на свет поднимались гигантские кальмары и спруты по девять метров.

На суше во все дни путешествия за него молились жена и дети. Супруга Федора Конюхова Ирина во всём и



всегда поддерживает своего легендарного супруга:

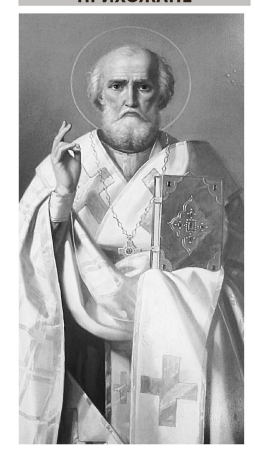
– Неверующий человек такое не выдержит, - рассказывает жена путешественника Ирина Конюхова. - Когда любишь человека, то сначала принимаешь его таким, какой он есть, а уже потом хочешь, чтобы он был таким, какой он есть. Я очень счастлива, что мой муж живет по призванию. Я желала бы этого всем семьям. Потому что для любой жены это трагедия, когда ее близкий человек, ее муж, дети не могут найти себя в этом мире. Мне радостно, что он нужен людям, что он так востребован, для него это особенно дорого. Хоть он и говорит, что он одиночка, но сам бы он давно перестал путешествовать, если бы его пример не вдохновлял других людей.

На озеро Тургояк Федор Филиппович приехал, чтобы поддержать юных яхтсменов, участников парусной регаты, которые приехали со всей страны, чтобы побиться за «Кубок путешественника Федора Конюхова». Здесь же, на берегах озера, базируется детская школа Конюхова по парусному спорту. Вообще, с Южным Уралом отца Федора связывает давняя и теплая дружба. Переход через Атлантику десять лет назад и теперь через Тихий океан стали возможными благодаря поддержке южноуральских предпринимателей: «У России два крепких рекорда — переход на весельной лодке через Атлантику и теперь через Тихий океан. И все это благодаря, в том числе, уральцам», — говорит с улыбкой Конюхов.

Впереди у отца Федора новые путешествия. Немного отдохнув, он начнёт готовиться к следующей экспедиции. На этот раз знаменитый путешественник и священник собирается подняться под облака и совершить беспосадочный перелёт вокруг Земли на воздушном шаре.

> Анна Юрина фото: Анна Усманова

#### ПРИХОЖАНЕ



Произошло это событие летом в поселке, где я служу. Было это на самом деле с двумя знакомыми христианами. Но чтобы не служить славе человечьей, а прославить

## Случай в лесу

Творца, чудесно являющего своих угодников, мы имена этих очевидцев умышленно изменим на Петра и Светлану. то, как будто родственным лицом. Женщина, успокоившись, объяснила ситуацию, и дедушка отвел ее сначала к мужу, потом к мир-

Случилось это в августе, когда леса наполнились грибами, ягодами и душистыми травами. Пополнить свои запасы захотелось и Петру со Светланой. Остановившись у просеки, они оставили автомобиль и отправились в самые плодоносные места. А чтобы не топтаться друг за дружкой, решили разделиться. Но наши леса известны не только своими дарами, но и тем, что люди в них часто теряются, так и Петя со Светой тоже потерялись. Они кричали, звали на помощь и совсем выбились из сил, но ни друг друга, ни машины так и не нашли. Совсем отчаявшись, они вспомнили о многократных чудесах святителя Николая, архиепископа Мирликийского. Всхлипывая от слез, по памяти они шептали слова тропаря святому, но пространство вокруг становилось как будто темнее. И тут Свету по спине ктото похлопал и сказал: «Чего воешь в лесу? Умер кто?». Она оглянулась: перед ней стоял старик в бедной и неприметной одежде, но с какимЖенщина, успокоившись, объяснила ситуацию, и дедушка отвел ее сначала к мужу, потом к мирно стоящему автомобилю. Тут нежданный гость спросил: «Откуда вы?» Семейная пара ответила, что из Миасса, на что путник попросил как раз туда его и подбросить. Дорога была недолгой, но радостной и тихой, и тут старик вновь спросил: «Как вас зовут?» Супруги ответили и спросили, как его отблагодарить, на что дедушка ответил: «Бога благодарите». Тут как раз доехали до города. Пожилой человек попросил остановиться у тротуара и, погрозивши пальцем, сказал: «Чтобы больше не ругались», – и вышел из автомобиля. У семейной пары было странное чувство: «Откуда он знает, что мы накануне поссорились?» И тут их взгляд пал на иконку. По спине побежал мороз... Петр лишь прошептал: «Это же святой Николай был...» Пара обернулась, но старика и след простыл.

Священник Алексий Спицин настоятель храма св. Андрея Первозванного поселок Ленинск

### Здесь – православные живут

в «самом мусульманском» районе Челябинской области появится еще один храм

В Аргаяшском районе 60% населения составляют башкиры и татары, мечети стоят практически в каждом селе. А вот православных храмов было всего три, в том числе в районном центре - храмчасовня на задворках в частном секторе. В этом году ситуация поменялась: православному приходу выделен участок земли в самом центре Аргаяша, в старом саду Победы. Православные просили разрешить тут стройку уже не раз. Зато теперь храм будет стоять, как полагается: на самом высоком месте, видно его будет с пересечения трех дорог. Планируется, что это будет двухэтажная кирпичная церковь на 150 человек. В комплекс также войдут ризная, трапезная и воскресная школа. Будет сохранен и исторический облик сада Победы. Приход возьмет на себя заботы о памятной стеле в честь погибших солдат Великой Отечественной

избранных

ственность

не только

за земные,

духовных,

Евхаристии.

ответ-

чело-

тра-

тра-

служителей ложи-

чисто

пезы, но и на при-

веческие

готовление

# Виновники благолепия



«Не знаем, на небе мы были или на земле», - говорили послы князю Владимиру после того, как побывали на службе в Святой Софии Константинополя. Красота византийского богослужения стала еще одним доводом в пользу принятия Русью новой веры. Торжественные процессии, облачения из драгоценных тканей, тысячи свечей и светильников, игра света под куполом Великой церкви: все это, надо думать, внесло свой вклад в общее впечатление. Но главными виновниками благолепия православного богослужения тогда, как и сейчас, являются они: архи-, прото - и просто диаконы, низший чин священнослужителей, помощники епископа и священников в совершении Литургии.

Сегодня когорта диаконов в Церкви четко делится на два класса: те, кто обладает выдающимися музыкальными и вокальными данными, а потому оставляются в этом сане ради украшения службы, и те, для кого диаконское служение лишь промежуточная ступень к принятию священства. Я имел счастье сорок семь полновесных дней (а это семьдесят четыре службы) принадлежать этому второму классу. За эти полтора месяца у меня накопилось несколько вопросов и ряд наблюдений, которыми хотел бы поделиться.

#### В поисках идеала

Священному Согласно Писанию, уже в первые годы существования Церкви в ней появилось нечто подобное нынешнему служению диакона. Когда проповедь апосто-

лов постепенно стала приобретать Христу все новых учеников, им (то есть апостолам) стало затруднительно вникать во все бытовые нюансы жизни общины и «пещись о столах», иными словами, заботиться об устроении общих трапез и раздаянии милостыни и пропитания. Тогда апостолы предложили христианам избрать из своей среды для этих целей семь человек «изведанных, исполненных Святаго Духа и мудрости». Кроме указанных функций, эти «семеро» явно были активными проповедниками, не уступавшими силой своего свидетельства многим апостолам. Достаточно вспомнить первого мученика, старшего из «семи» Стефана, чье гневное обличение иудеев послужило причиной его гибели, а также Филиппа, проповедавшего по всей Палестине. Церковное Предание устойчиво возводит чин диакона к этим «семи, исполненным Святаго Духа».

Но вот вопрос: что общего между служением «семи» и современных диаконов? Вопрос отнюдь не праздный: для меня как для молодого священнослужителя нужен был какой-то образец. Так сказать, икона диаконского служения. Каков круг моих обязанностей: только ли «отпакать» (то есть отчеканить ектении) и совершить ряд известных действий, или мне вменяется кроме помощи при богослужении и (хотя бы и в идеале) церковная проповедь, и социальное служение?

Чтобы ответить себе на этот вопрос, пришлось обратиться к истории. Известно, что место и служение каждого в евхаристическом собрании выражает место и служение (литургию) каждого в жизни общины. Иными словами, обязанности за богослужением как бы повторяют, а точнее соотносятся с обязанностями внебогослужебными. Основываясь на этом прин-

находим в древнейших источниках, из которых видно, что заботой диаконов помимо всего прочего является раздача евхаристических Даров верующим, посещение больных и заключенных с принесением им Причастия, попечение о сиротах и вдовах. В книге Ерма, например, находим упоминание о диаконах, которые плохо проходили вверенное им служение: расхищали принадлежащее вдовам и сиротам и, таким образом, наживались от своей службы. Узнав об этом, я понял, что иконой диаконского служения вполне могут быть признаны те первые семь служителей, поскольку их функции были схожи с дьяконскими. Тогда за образец я должен взять и исповедничество Стефана, и проповедь Евангелия Филиппом, иными словами, как диакон, я должен непрестанно изучать Священное Писание и истины

#### Зачем нужны были диаконы?

веры и неленостно научать

им народ Божий. Обратимся

к истории и увидим подтверж-

дение такому выводу: диако-

ны участвовали в наставле-

нии готовящихся ко креще-

нию. Именно с этим связано,

мне кажется то, что имен-

но диакон чаще всего читает

в храме Священное Писание,

и лишь по необходимости за-

меняется прислужником, чте-

Как же мне, как диакону, заботиться о вдовах и сиротах? На этот вопрос я, как ни думал, ответа не нашел. Дело в том, что привилегии и область ответственности диаконов постепенно менялись, часть функций перестала быть связана исключительно с диаконатом.

В целом, диаконы действовали лишь согласно указаниям своего епископа, и ему же обо всём сообщали, чтобы тот принимал все решения сам. Им не полагалось ничего делать втайне, без архиерейского одобрения или уведомления. Как посланники и представители епископа, действующие его именем, они занимали важное и влиятельное положение в христианских общинах.

В соответствии с этим диаконский чин всегда рассматривался как служебный, подчиненный. Это хорошо отражается в уставе православного богослужения, где диакон всегда лишь сослужит, но никогда не является совершителем, самостоятельным служителем. Если, например, священник постоянно, вслух или вполголоса, сам читает молитвы и сам запечатывает их славословием, то диакон может только призвать народ к молитве, но сам ее не совершает. Диакону усвоены были и такие обязанности, как открытие Царских врат, призыв к вниманию и к молитве, слежение за порядком и благочинием в храме. Он обязан был, например, во время службы следить, чтобы никто не заходил в ту часть храма, где ему не подобает быть (мужчина в женскую и наоборот), чтобы в нужный момент люди покидали собрание. Диаконы приносили из отдельного хранилища священные книги и сосуды, а также Святые Дары. Как благовестникам и ангелам епископа, стоящего на месте Самого Христа, диаконам было усвоено чтение Священного Писания.

Ряд диаконских функций не всегда было удобно исполнять мужчинам. Например, в «Апостольских постановлениях» говорится: «в некоторые дома нельзя послать к женщинам мужчину диакона, из-за неверных: посему, для успокоения помысла нечестивых, пошли туда женщину». Приготовление женщин к крещению, поддержание порядка в женской части храма во время службы, распределение пожертвований и посещение больных женщин с причастием – все это ложилось на плечи особого рода служительниц, называемых диакониссами. Многие святые жены несли именно это послушание, например, святая мученица Татиана, святая Олимпиада, святая Нонна, мать святителя Григория Богослова.

#### Ненужное служение?

Со временем, однако, из всего множества функций за диаконами остались только богослужебные, которые сами по себе, не имея соответствия во внебогослужебных функциях, перестали ощущаться как нечто необходимое. Иными словами, когда христианство стало официальной Церковью, прекратились гонения, тогда постепенно образовался разрыв между клиром и мирянами, между богослужением и повседневными делами, между жизнью человека как члена общины и его жизнью как гражданина и обывателя. И тогда многие элементы богослужения утратили свой изначальный замысел. Нигде это не сказалось так сильно, как на судьбе диакона. Из необходимого и существенного служения, каким оно было в древности, диаконство превратилось в красивый, но по существу необязательный придаток, действительно только лишь украшение. По этому назначению оно сейчас и используется. Меня, честно говоря, такой вывод отнюдь не утешил, я все больше и больше путался. Если в Деяниях святых апостолов мы видим диаконске служение, как выражение любви и милосердия, которыми живет Церковь, как служение не только молитвы, но и взаимопомощи, вообще, обращенности к миру, то в сегодняшней практике мы видим совершенно редуцированное, ни к чему неприложимое звание, то ли нужное, то ли нет, служение, почти полностью утратившее изначальное содержание.

Мне кажется, что ни одно из церковных служений не представляет Христа само по себе; да, епископ – глава, а народ - тело, но только вместе они - наследники и исполнители Христова священства. Христос на Тайной вечере не только возглавлял праздничную трапезу, но и служил, даже прислуживал. Обвязался полотенцем и омыл ноги ученикам Своим. Так и орарь диакона – не только крыло ангела, как часто говорят, но и полотенце Христа. Потому и были епископ с диаконом тесно связаны между собой, что они (как явствует из посланий святого Игнатия Богоносца) есть две стороны одного служения - служения Христа, служения предстояния, с одной стороны, и служения любви, с другой. Не случайно в храме мы молимся не просто о диаконах, а о «во Христе диаконстве».

Вот такие грустные размышления терзали меня, но, несмотря на это, я прошел свой сорокоуст с великой радостью. Почему так? Какие обязанности усвоены диакону в наши дни? Каков его обычный богослужебный день? Что он ощущает во время службы? Ответить на эти, более практические вопросы, мы попытаемся в нашей следующей статье.

> иерей Константин Комлев





Священник начинает с возгласа: «Благословенно Царство Отца, и Сына, и Святаго Духа, ныне и присно, и во веки веков». Это напоминает нам о том, что в древности крещение совершалось непосредственно во время литургии.

#### Освящение воды

Все начинается с освящения воды. В церковной жизни каждая деталь имеет глубокий смысл. Вода-это первостихия, бывшая в начале творения мира, одновременно она символ разрушения, очищения, возрождения и обновления.

О чем мы молимся вместе с батюшкой при освящении воды?

«О еже освятитися воде сей, силою и действом, и наитием Святаго Духа...». В начале творения Дух Святой «носился над водою», творя мир, преобразуя хаос в Космос; и теперь Его наитием, Его силой искупленный мир обретает истинную жизнь.

«О еже ниспослатися ей благодати избавления, благословению Иорданову...». Очищенная и восстановленная в своей первозданной природе, вода превращается в силу искупления всех людей.

«О еже прийти на вочистительному СИЮ Троицы Пресущественныя действу...». Крещение Иисуса ний, священник трижды зна-Христа в Иордане было пер-

вым явлением Троицы миру. Искупленная душа получает откровение о Триедином Боге и пребывает в единении с Ним.

«О еже показатися ей отгнанию всякаго навета видимых и невидимых врагов...». Освящением воде возвращается ее первоначальное назначение – быть источником Жизни

«О еже быти ему сраслену и причастнику (сраслене причастнице) Смерти и Воскресения Христа Бога нашего...». Крещаемый желает в вере, надежде и любви умереть со Христом и воскреснуть с Ним из мертвых, ибо Смерть и Воскресение Христа стали для него залогом его собственной жизни.

«О еже сохранити ему одежду Крещения, и обручение Духа нескверно и непорочно, в день страшный Христа Бога нашего...». Пусть останется он верным своему Крещению, живет им, «нескверно и непорочно», до второго пришествия и Страшного суда Божия.

«О еже быти ему воде сей банею пакибытия, оставлению грехов и одежди нетления...». Пусть все, что Церковь знает и хранит о значении Крещения, будет дано, воспринято и исполнено именно в этом Крещении, этого конкретного человека.

По окончании этих прошеменует воду крестом, погружая



# Второе

Каждый христиенин начинает свою жизнь в Церкви с Таинств Крещения и Миропомазания. О них – наш сегодняшний рассказ.

Перед тем, как совершить Таинство Крещения, священник облачается в белые одежды, зажигает свечи, кадит вокруг купели, стоящей посреди храма или крестильни. По краям купели зажигаются три свечи. Слева ставится аналой, на котором размещаются крест, Евангелие и крестильный ящик. Перед купелью становится священник, за ним – восприемники (крёстные) с младенцем или сам крещаемый, если он взрослый – тогда его восприемники занимают место позади. В руки крёстным даются свечи.

в нее персты, и дунув на нее, трижды произносит:

«Да сокрушатся под знамением образа Креста Твоего вся сопротивныя силы».

#### Освящение елея

После того как вода освящена, она помазуется елеем. Погречески слово «елеон» – «масло» созвучно с «елеос» - «милость». Он знаменует полноту жизни и радость примирения с Богом.

Священник символически дует в сосуд с елеем и осеняет его крестным знамением, изгоняя тем самым злые силы. Затем трижды крестообразно помазывает елеем воду.

Затем подходит или приносится крещаемый. Священник, взяв елей двумя пальцами помазывает его: грудь и плечи -«во исцеление души и тела», уши - «в слышание веры», ноги – «чтобы ходить ему по стопам заповедей твоих», руки со словами «руце Твои сотвористе мя, и создаете мя».

Так происходит воссоздание человека: его тела, каждого его члена, органов чувств. Первородный грех затмил в человеке образ и неизреченную славу Божию. Человек потерял свою духовную красоту, и нужно восстановить его первозданный облик. Крещение обновляет и восстанавливает всего человека в его первозданной целостности, примиряет душу и тело. Елеем радости помазывается вода и тело человека для примирения с Богом, и в Боге – с миром. Единым Духом упраздняется ложная раздвоенность плотского и духовного, и мы возвращаемся к извечной тайне творения и сорадуемся с Господом: «И увидел Бог все, что Он создал, и вот хорошо весьма» (Бытие, глава 1, стих 31).

#### Крещение

В таинстве Крещения верующей душе открывается основная истина христианства: приняв Крещение, «вы умерли, и жизнь ваша сокрыта со Христом в Боге. Когда же явится Христос, жизнь ваша, тогда и вы явитесь с Ним во славе» (Послание к Колоссянам, глава 3, стихи 3,4). Эта крещенская «смерть» возвещает разрушение смерти Христом, а крещенское воскресение наше еще раз являет образ Воскресения Христова. Совершается глубочайшая тайна: единение человеческого и божественного в «обновленной жизни». Благодать, подаваемая человеку в Крещении, как и в остальных таинствах, - это плод жертвенной Смерти Христа и Его Воскресения. Она сообщает человеку волю к спасению и силы, чтобы идти по этому пути, неся свой крест. И потому Крещение может и должно определяться не образно, не символически, а по существу - как смерть и воскресение. Христос воистину умер, но смерть Его была добровольной: «Потому любит Меня Отец, что Я отдаю жизнь Мою, чтобы опять принять ее. Никто не отнимет ее у Меня; но Я Сам отдаю ее. Имею власть отдать ее и власть имею опять принять ее» (Евангелие от Иоанна, глава 10, стихи 17, 18).

Понимание смерти должно быть прежде всего духовным, а не физиологическим. Физическая смерть - конец земной жизни, но за ней следует другая, чисто духовная и нескончаемая жизнь бессмертной души. Если мы обратимся к древнему православному пониманию этой тайны, то увидим, что здесь основной упор делается на разрушении смерти Христом, на Его победе над смертью. «Христос воскресе из мертвых, смертию смерть поправ и сущим во гробех живот даровав!» В этих словах выражена присущая только христианам радость, радость от сознания того, что смерти больше нет. В христианском понимании смерть – это прежде всего духовное явление. Можно быть мертвым, еще живя на земле, и быть непричастным смерти, лежа в могиле. Смерть – это отделенность человека от жизни, то есть от Бога. Господь единственный Податель жизни и Сама Жизнь. Иисус Христос пришел, чтобы разрушить и уничтожить именно эту духовную смерть; спасти нас от нее. Крещение совершается в подобие Смерти и Воскресения Христа. Это подобие прежде, чем оно исполнится в обряде, должно исполниться в душе человека, в его вере, в его любви. Веровать во Христа всегда означало и означает не только признавать Его, не только получать от Него, но, прежде всего, отдаться Ему. Невозможно веровать в Него и не принять

Его Веры, не любить Его, и не желать того же, чего желал Он. Ибо нет Христа вне этой веры, любви и желания. Нельзя ожидать помощи от Него, не выполняя Его заповеди любви; нельзя называть Его Господом и преклоняться перед Ним, не исполняя волю Отца Его. Мы спасены не потому, что веруем в Его сверхъестественную власть и могущество, а потому, что мы принимаем всем нашим существом и делаем своим то желание, которое и есть Его Жизнь, которое заставляет Его принять распятие и мученическую смерть, чтобы уничтожить грех. Желать такого исполнения и осуществления нашей веры - значит желать смерти нашей «похоти плоти, похоти очей, и гордости житейской» (Первое послание Иоанна глава 2 стих 16), царствующих в мире сем; это значит желать воскреснуть с Ним и в Нем для Царства Его. И наконец, невозможно знать Христа и не желать выпить ту чашу, которую Он испил, и не желать креститься тем Крещением, которым Он крестился. Именно вера наша знает, что Крещение - истинная смерть и истинное воскресение с Иисусом Христом.

После помазания елеем священник крестит человека, при этом произнося: «Крещается раб Божий (раба Божия имярек) во имя Отца...» (одновременно с произнесением этих слов погружает крещаемого в воду). И возводя из воды произносит: «Аминь». Погружая во второй раз, произносит: «И Сына...» И возводя из купели: «Аминь». Погружая в третий раз, произносит: «И Святого Духа...». И возводя из купели: «Аминь». «Ныне и присно, и во веки веков. Аминь».

«Аминь» произносят вместе с ним и восприемники. Каждое из погружений свидетельствует о том, Христос умер и воскрес из мертвых, и с ним «умерло» и воскресло новое чадо Божие, чтобы стать причастником «Света Невечернего».

#### Облачение новокрещенного

Сразу же после троекратного погружения в воду новокрещенный одевает белую одежду со словами: «Облачается раб Божий (имя) в ризу правды во имя Отца, и Сына, и Святого Духа, аминь». Отцы Церкви в

# рождение

своих писаниях и богослужебных текстах именуют эту одежду блистающей ризой, ризою царской, одеждой нетления. Хор поет: «Ризу мне подаждь светлу, одеяйся светом яко ризою, многомилостиве Христе Боже наш».

Это один из древнейших обрядов чинопоследования таинства Крещения, которому отводится важное место в древних толкованиях. Так, с одной стороны, обряд облачения в белую одежду завершает чинопоследование Крещения и противостоит обряду разоблачения оглашенного перед началом Крещения. Разоблачение оглашенного перед Крещением знаменует его отречение от ветхого человека, жизни греховной. Ведь именно грех открыл Адаму и Еве их наготу и заставил прикрыть ее одеждой. Они не стыдились своей наготы до греха, потому что были облачены в Божественную славу и свет, в красоту невыразимую, которая и составляет истинную природу человека.

Облачение в «ризу светлу» после Крещения знаменует, прежде всего, возвращение человека к целостности и невинности, которыми он обладал в раю, восстановление его истинной природы, замутненной и искаженной грехом.

Вместе с белой одеждой на новокрещенного возлагается нательный крест во исполнение слов Христа: «Кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Евангелие от Марка, глава 8, стих 34).

#### Миропомазание

Миропомазание есть таинство, в котором верующему, при помазании Освященным Миром частей тела, во имя Святого Духа, подаются дары Святого Духа, укрепляющие в жизни духовной. Это отдельное таинство, хотя и совер-

шается оно обычно сразу после крещения. При помазании лба, глаз, ушей, губ, груди, рук и ног, священник произносит «Печать дара Духа Святаго. Аминь».

«Все вы, во Христа крестившиеся, во Христа облеклись», — говорит апостол Павел (Послание к Галатам, глава 3, стих 27). Христос — Помазанник Божий, — и мы получаем Его помазание, Христос — Сын, — и мы усыновляемся, Христос имеет Духа, Который есть Жизнь Его, — и нам дается участие в Его жизни.

В этом Божественном помазании Святой Дух подает нам Христа, а Христос дает Духа Святого. В древней литургической формуле говорится: «Благодать Господа нашего Иисуса Христа, и любы Бога и Отца, и причастие Святаго Духа будет со всеми вами». Этот дар и откровение человеку Самого Бога, во Святой Троице Сущего, знание Его, единение с Ним. Миропомазание еще называют личная Пятидесятница. Мы получаем в дар Того, Кого только Христос имеет по природе: Святого Духа, сообщенного от века Богом Отцом Сыну Своему, Который нисходит на Иисуса у Иордана, являя Его как Помазанника, Сына Возлюбленного и Спасителя. Святой Дух нисходит на нас и пребывает в нас как личный дар Христа, дар Его жизни, Его Сыновства, Его единения со Отцем. Сам Христос говорит: «Дух от Моего возьмет и возвестит вам. Все, что имеет Отец, есть Мое; потому Я сказал, что от Моего возьмет и возвестит вам» (Евангелие от Иоанна, глава 16, стихи 14, 15). Во Христе мы принадлежим Отцу, принимаемся Им как сыновья. Во Христе, истинном храме, ибо «Он говорил о храме тела Своего» (Евангелие от Иоанна, глава 2, стих 21), мы становимся храмом Духа Святого. Апостол Павел говорит: «Развевы не знаете, что вы храм Божий, и Дух Божий живет в вас?» (Первое послание Коринфянам, глава 3, стих 16). Христос – Царь, Священник и Пророк, и мы во Христе становимся царями, священниками и пророками; и, по словам св. Иоанна Златоуста, «в изобилии обладаем не одним, а всеми этими тремя достоинствами».

## **Шествие вокруг** купели

Шествие совершается в чинопоследования Крещения и Миропомазания. Священник вместе с новокрещенным и их восприемниками трижды обходит вокруг крещальной купели, идя против движения солнца, а в это время все присутствующие поют стих: «Елицы во Христа крестистеся, во Христа облекостеся. Аллилуйа» (трижды). Во время пения стиха взрослый новокрещенный сам держит свечу в руке, а за младенца держит его восприемник. Торжественное обхождение купели означает выражение радости Церкви о рождении из нее нового человека Духом Божиим. С другой стороны, так как круг есть знак вечности, то это шествие показывает, что новокрещенный выражает желание вечно служить Богу. Непосредственно за шествием вокруг купели бывает чтение Апостола и Евангелия. С крестного хода начинается пасхальное богослужение, и шествие новокрещенных - это начало пасхального торжества. За шествием вокруг купели бывает чтение Апостола и Евангелия.

#### Омывание святого Мира

В первой молитве священник просит о помощи, защите, дерзновении, верности и





терпении: «... щит веры его не наветован от врагов соблюди; нетления одежду, еюже одеялся, нескверну в нем и неблазнену сохрани...». Затем священник, при чтении второй молитвы, обычно возлагает руку на голову новокрещенного, произнося слова: «... возложи на него руку Твою державную, и сохрани его в силе Твоея благости, некрадомо обручение сохрани, и сподоби его в Жизнь Вечную и в Твое благоугождение». Это возложение рук знаменует вручение новому христианину знака и дара того дерзновения, без которого не может быть христианской жизни.

Затем следует ектения «Главы ваша Господеви приклоните», и приклонением головы новокрещенный показывает свое послушание, свою готовность подчиниться дисциплине воинства Христова, оставаться всегда в его рядах, искать не собственной выгоды, славы и удовольствия, а победы своего Господа. И священник молится: «Одеявыйся (одеявшаяся) в Тя Христа и Бога нашего. Тебе подклони с нами свою главу, его же сохрани непобедима подвижника пребыти на всуе вражду носящих на него и на ны, Твоим же нетленным венцем даже до конца победители вся покажи. Яко Твое есть еже миловати и спасати...». После этого омывается святое Миро, ибо запечатление им было не знаком, но самой реальностью, и христианин должен нести печать дара Духа Святого в сердце

Священник берет концы пелен, смачивает их водой и кропит ею крестовидно новокрещенного, говоря: «Оправдался еси. Просветился еси. Освятился еси. Омылся еси именем Господа нашего Иисуса Христа и Духом Бога нашего...». Затем смачивает крещальную губку водою и отирает ею помазанные святым Миром части тела, произнося: «Крестился еси. Просветился еси. Миропомазался еси. Освятился еси. Омылся еси: во Имя Отца, и Сына, и Святого Духа. Аминь».

#### Пострижение волос

Пострижение с древнейших времен было символом послушания и жертвы. Люди чувствовали в волосах сосредоточение силы и энергии. Примером может служить ветхозаветное повествование о Сампсоне (Книга Судей, глава 16). Этот обряд встречается и в чине посвящения в «ангельский», монашеский чин и в посвящении чтецов.

Послекрещальное «острижение власов» начинается торжественной молитвой, которая указывает на существо таинств Крещения и Миропомазания: восстановление человека как самого совершенного, самого прекрасного творения Божиего: «Владыко Господи Боже наш, иже образом Твоим почтый человека, от души словесныя и тела благолепнаго устроивый его, яко да тело служит словесной души: главу убо на высочайших положивый и в ней множайшыя чувств водрузивый, не запинающыя друг другу: власы же главу покрыл еси... и вся уды его потребно насадивый, да всеми благодарит Тя изрядно художника...». Человек - образ Божественной неизреченной славы и красоты, и созерцать человеческую красоту, радоваться ей значит возносить благодарение Самому

В обряде пострижения волос мы жертвуем их Богу с радостью и благодарением, так как в нашем земном мире они стали символом красоты. Со словами: «Постригается раб Божий (имя) во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа. Аминь».

Сначала постригается затылок, потом передняя часть головы, затем правая, и наконец, – левая, т. е. в том же порядке, в котором совершается благословение. Остриженные волосы священник собирает и отдает одному из восприемников, который закатывает их в комочек воска и опускает в купель.

подготовил Константин Огольцов



# Смотри, он тебе рукой машет!

о врачах, Боге и тех, кто живет в животике

Челябинскому областному перинатальному центру исполнилось 20 лет. За это время провинциальное отделение УЗИдиагностики превратилось в клинику мирового уровня, а врачи прошагали свою самую трудную и длинную дорогу. К Богу. О том, как все происходило, нам рассказали люди, которые все это и начинали.

#### «Я могу ошибаться. Съезди к Мещерякову»

Все южноуральские акушеры-гинекологи знают: от Романа Юрьевича Мещерякова зависит последнее слово. Он уникальный специаиз кабинета: ну посидел он тричетыре часа лишних на работе, зато женщина радостная домой поехала. Вот такая работа.

**Роман Юрьевич** так рассказывает о начале своей врачебной практики:

- В 1987 году после интернатуры я начал дежурить в роддоме. Я помню свою первую операцию кесарева сечения, был мальчик, хорошо помню эту женщину. Помню работу в родильном зале, это всегда тяжело, куча ночных дежурств, но это всегда приносит огромное моральное удовлетворение. Первый аппарат УЗИ появился у нас в Челябинске в 1985 году. Всем нам он казался каким-то космическим прибором. Но кому-то надо было продвигать эту диагностику. Мы были молодое поколение, все



лист в области ультразвуковой диагностики. У врачей есть такая формулировка: порок не совместимый с жизнью. И вот когда уже поставлен страшный диагноз, когда мама понимает, что придется с ребенком расставаться, врачи говорят: «Но! Я могу ошибаться. Съезди к Мещерякову!»

И заплаканная беременная женщина собирает свои роковые справки и анализы и едет в Челябинск, на улицу Тимирязева, 17. Роман Юрьевич может по четыре часа осматривать плод, он его всего посмотрит, перероет все книжки, и если найдет, что есть хоть малейшая возможность спасти этого нерожденного малыша, обязательно напишет в своем заключении. Да еще и с мамой поговорит: успокоит, расскажет, как врожденные дефекты в будущем можно исправить, прооперировать. В Челябинске доктор Мещеряков является неоспоримым экспертом. Он всегда сделает все что может. И поа затем и на зарубежные съезды. Догнали продвинутых европейских коллег. У нас теперь не просто перинатальная диагностика УЗИ есть, появилась внутриутробная хирургия. Это когда мы малышу прямо в мамином животике корректируем пороки, при необходимости делаем переливание крови у плода. На съезде врачей в Израиле, когда узнали о нашей работе, очень удивились, что в России, да еще в «сибирской глуши» этим кто-то занимается. У наших врачей двойная ответственность: за мать и за ребенка. Когда женщины отказываются от прерывания беременности, это двойная радость. Наша работа дает такую мощную поддержку в жизни, придает ей такой смысл...

#### Груз, который не вынести в одиночку

да сделает все что может. И по- Врачи перинатального том сам довольный выходит центра постоянно находятся

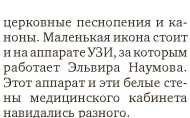
на грани, от них очень многое зависит: жизнь ребенка, судьба женщины. Беременные приходят с вопросом: оставлять или убивать. Это груз ответственности. И приходит момент, когда человек понимает, что невозможно этот груз на себя взять, надо искать помощи у Бога. Вот как об этом рассказывает кандидат медицинских наук Эльвира Наумова:

– У нас много верующих

врачей в отделении. Рано или поздно все акушеры-гинекологи об этом задумываются. Они же бывают на абортах, видят эти руки и ноги, которые вылетают, эти головки. А сейчас аборт делается под контролем ультразвука. Что там они рассказывают: как ребенок забивается в угол и отбивается от этой кюретки. Нормальный человек такого долго не выдержит. Все мои знакомые отказались это делать, даже за огромную зарплату не пойдут, все понимают, что это убийство. Это страшно. Потребность в Божией помощи появляется у всех поразному, но вера помогает нам жить и работать. Мы всех наших пациенток отговариваем от абортов, убеждаем всякими словами, говорим о грехе, о душе, страшном суде – вот такие аргументы появляются. Ведь не просто так эта женщина встала утром и ко мне пришла на Тимирязева, 17, или своего больного малыша принесла на УЗИ. Наши дороги не просто сошлись. И я несу за нее ответственность. Что ей буду говорить, что ей буду советовать? От моих слов зависит очень много, и ответственность качественно меняется. Но это со временем пришло, сначала мы были все молодые, дерзкие, горячие. А потом набрались ума и житейского, и врачебного.

#### Мальчик, который закрыл ротик

Хусейновна Эльвира Наумова – специалист по детским заболеваниям, смотрит на аппарате УЗИ малышей. Когда у нее просят совета, она всегда спрашивает, крещен ребенок или нет, причащают ли его. Всегда старается объяснить, что она верующий человек. И большинство коллег с ней солидарны: на Тимирязева роддом освящен, иконы стоят во всех операционных. Анестезиологи, когда ставят наркоз, могут дать послушать



- Унасбываютистории, которые мы потом помним годами, - рассказывает Эльвира Хусейновна. – Иногда просто дикие ситуации. Например, молодая девчонка из села. УЗИ показало, что у нее двойня, два мальчика. Но у одного расщелина на ротике, так называемая «волчья пасть». Сейчас этот порок прекрасно оперируется в детском возрасте, следов практически не остается. А она принимает решение убить обоих. Что тут творилось! Мы всем отделением ее просили одуматься, не делать аборт. Но не привяжешь же ее к кровати. Сказала «прерву», и прервет. А совсем недавно был случай, мы до сих пор как вспоминаем, плачем.

Приехала женщина из Троицка. В животике — мальчик, тоже с расщелиной. И семья у нее была хорошая, священники в роду были, все встали на защиту этого малыша. А мать уперлась: не хочу по операционным потом ходить. Мы молились и там и тут, упрашивали. Я даже ей сказала, что помогу, если

нужна будет материальная помощь оперироваться, только не убивай. Мы ей говорим: «Давай померим все дефекты, если маленькие, это вообще не вопрос - договоримся через Минздрав о квотах на операцию». И на последнем экспертном УЗИ, когда должны были принимать решение, малыш закрыл ручками ротик. Он не хотел показывать. Мы чуть не разревелись. А она уехала в Троицк и прервала. Бывают такие пациенты, никакого сердца не хватит, хоть обрыдайся всем коллективом. А бывает наоборот: приходит в 47 лет женщина с задержкой, в Аргаяше ей пишут: гигантская миома и растет очень быстро. Посмотрели, а там мальчик! Мы ее уговаривали: приходи в наш роддом, не пожалеешь. И она родила нам мальчика!

Эльвира Хусейновна гладит свой сверкающий аппарат УЗИ. И рассказывает, сколько радости он ей принес за время работы:

– Я каждый раз, как вижу малыша, радуюсь не меньше, чем его мама. Говорю ей: «Видишь, у него сердце есть. Смотри, смотри, он тебе рукой машет. Смотри, он настоящий, классный!»

Светлана Бацан фото: Анна Усманова





# Дружба начинается с молитвы

25 мая в челябинском храме Божией Матери «Утоли моя печали» прошел необычный молебен. Его участниками стали дети-инвалиды и их родители. Все ребята являются пациентами кабинета паллиативной помощи при горбольнице №9.

Этот кабинет работает в Челябинске чуть меньше года, но уже стал популярным. Ведь семьи, в которых растут дети со сложными диагнозами, часто нуждаются в помощи со стороны – посидеть с ребенком, когда родителям нужно отлучиться или привезти лекарства из другого района. В общем, забот много.

Но чаще всего таким семьям требуется духовная поддержка. Посоветовавшись с родителями, работники спецкабинета решили наладить контакт с Церковью. Со своей идеей пришли к иерею Константину Колыганову, наместнику храма иконы Божией Матери «Утоли моя печали» в Ленинском районе.

Отец Константин с радостью принял предложение и пригласил в храм для первого знакомства. Начали с краткого молебна, после которого батюшка призвал родителей чаще приводить своих детей в храм. Ведь с молитвой даже с самым тяжелым недугом легче бороться.

– Всякий приходящий в храм оживотворяется Духом Святым, – говорит отец Константин Колыганов. – Неслучайно Церковь называют врачебницей, потому что здесь происходит врачевание не только тела, но и самое главное – души. В храме у человека есть возможность в тишине пообщаться с Богом, напрямую обратиться к Нему с молитвой,

На 1 января 2014 года в Челябинской области было 10250 детей-инвалидов

попросить Его о чем-то, поблагодарить за что-то.

При храме существует свое сестричество милосердия. Сестры с большим радушием



откликнулись на призыв о будущем сотрудничестве:

– Таким семьям нужны прежде всего душевное внимание и забота, – рассказывает заведующая кабинетом Кира Владимировна Маляр. – Внимание и разговор для них дорогого стоит. Мы сегодня договорились с сестрами милосердия о сотрудничестве. Семьям бывает необходима волонтерская помощь. Иногда нужно погулять с ребенком или помочь что-то по дому сделать,

иногда посидеть с малышом дома, когда родителям нужно сходить документы оформить. Да и простое общение для наших семей много значит.

Всем малышам после молебна вручили сладкие подарки. А затем пригласили на концерт, организованный силами молодежного театра «Белая птица» прямо в церковном дворе. Было видно, как этот сюрприз понравился малышам. Мы познакомились с семьей Шундеевых – мамой

Светланой Викторовной и ее дочкой Катюшей. У малышки ДЦП. Но она одна из самых активных участников праздника. С воодушевлением наблюдает за выступлением артистов. По рассказам мамы, Катя очень любит ходить в церковь и посещать святые места.

– Катюша очень любит ездить по святым местам, – говорит Светлана Шундеева, – а здесь много ребятишек, да еще и молебен специально для наших детей был рассчитан. Очень все понравилось. Спасибо паллиативной медицине, они всегда нас приглашают на разные мероприятия. Просто молодцы. Очень радует, что в Челябинске появилась такая служба, которая заботится о наших особенных детях.

Уже есть первые результаты этого знакомства: родители смогли задать священнику волнующие их вопросы. Многих из них отец Константин намерен навещать на дому. Дети смогут чаще посещать храм и церковные праздники. А у храма появились новые подопечные, значит, есть ради кого служить.

Анна Юрина фото автора

#### духовный вопрос

Дорогие читатели! Рубрика «Диалог с архипастырем» продолжит свою работу. Присылайте свои вопросы владыке Никодиму на электронный адрес vedomosti74@mail.ru. Ответы появятся на страницах нашей газеты. Ну, а в этом номере на ваши вопросы отвечает секретарь Челябинской епархии протоиерей Игорь Шестаков.

Если покаяться во всех грехах, они будут аннулированы?

#### Ответ протоиерея Игоря Шестакова:

– Покаяние – это непременное начало подлинной духовной жизни. Человек, который не видит своих грехов, предельно далёк от Бога. Тот же, кто признаёт себя грешником и кается в собственной неправде, находится на спасительном пути.

И всё же заданный вопрос не так прост, как кажется. Искренне кающемуся Господь Бог может простить любой грех. «Если будут грехи ваши как багряное, – как снег убелю» (Ис., I, 18), – говорит нам Господь уже в Ветхом Завете, а в Новом Христос даёт своим апостолам власть отпускать грехи кающимся: «Кому простите грехи, тому простятся, на ком оставите, на том останутся» (Ин., XX, 23). Но в том-то и дело, что подлинным, угодным Богу является только искренне покаяние.

Образцом такого покаяния является благоразумный разбойник, висевший на кресте подле Господа нашего Иисуса Христа. «Помяни меня, Господи, когда придешь в Царствие Твоё!» (Лк., XXIII, 42), – молит он. Что это? Это покаяние о прошедшей жизни. Другому распятому рядом разбойнику, который, напротив, хулил Христа Спасителя, благоразумный разбойник говорит: «Мы осуждены справедливо, а Он ничего худого не сделал».

Покаяние разбойника (не обычного грешника – разбойника!) было принято Богом: великий нечестивец вошёл в рай. Всё, что он сотворил, было прощено. Как видим, сокрушение

сердца, отказ от попыток найти себе оправдание, искренняя и горячая надежда на милость Божию – вот что нужно для того, чтобы покаяние наше можно было назвать искренним.

Итак, если человек кается (в первую очередь, на исповеди), его грехи действительно прощаются Богом. Но для этого мало их пересказать. Необходимо искренне сожаление о грехах и твёрдое намерение никогда к ним больше не возвращаться.

Может ли искренняя молитва победить рак? Какие молитвы лучше читать и кому из святых, чтобы помочь своему организму выздороветь?

#### Ответ протоиерея Игоря Шестакова:

– Господь говорит, что если человек будет иметь настоящую веру, то даже если скажет горе: «Поднимись и ввергнись в море», – она передвинется (Мк., XI, 23). И мы знаем немало примеров из жизни самых разных людей, когда творились необыкновенные чудеса, если есть искренняя молитва и если есть искренняя вера.

Но здесь надо понять одну вещь. Нередко мы молимся, чтобы болезнь обязательно была побеждена. Но мы видим ситуацию с точки зрения земной, а Господь-то ведь исходит из вечности. Может быть, человек уходит из этой жизни — даже через такую тяжёлую болезнь — уже созревшим для Царствия Небесного. Или же Господь хочет уберечь его от дальнейшего накапливания грехов.

Итак, молясь, нужно превыше всего ставить волю Божию. Вспомните,

как молился Христос в Гефсиманском саду. Он знал, что предстоят крестные страдания и представлял, насколько это тяжело. И Он молился Богу Отцу: «Господи! Да минует меня чаша сия», а затем, видимо, получил какое-то известие (мы не знаем, как это получилось) и произносит: «Впрочем, не как я хочу, но как Ты» (Мф., XXVI, 39), – и пошёл на крестные страдания. Такой должна быть и наша молитва – с твёрдой верой. И если Богу угодно, Он исцелит нас от любой болезни. Но если Бог судит так, чтобы мы и дальше несли свой крест, тогда нам следует сказать: «Да будет воля Твоя».

Правда ли, что во вспыльчивых и гневных людях живут бесы?

#### Ответ протоиерея Игоря Шестакова:

– Совершенная неправда. Потому что и вспыльчивость, и гнев – это, как правило, явление такого чисто психофизиологического порядка. Если в каждом, кто гневается, искать признаки беснования, в этом случае у нас весь мир будет бесноватый! Все мы бываем вспыльчивые. И если всё сразу переваливать на бесов, это очень, я бы даже сказал, несправедливо. Потому что иногда человек сам распущенный, а свою распущенность, к примеру, вспыльчивость или гнев не по разуму, он старается переложить на бесов. Это совершенная неправда.

Конечно, бывает и праведный гнев. А бывает человек вспыльчивый просто от рождения. Это черта его характера. Поэтому совершенно неправда, что если человек вспылил или разгневался, это в нём бес сидит. Но вообще

гнев, когда он не по существу, это тоже грех и порок. Конечно, нужно стараться от него воздерживаться.

Вот говорится: «Не упоминай Имя Господа твоего всуе». Выходит, грех это—использовать в речи обороты-восклицания вроде «Боже мой!», «Господи!»—или имеется в виду чтото иное?

#### Ответ протоиерея Игоря Шестакова:

– Во-первых, мы часто упоминаем имя Бога напрасно (по-славянски – всуе), нарушая одну из заповедей. Страшная вещь - это когда люди матерятся, и Имя Божие хулится в непристойных словах. Это, безусловно, употребление его всуе. Во-вторых, бывает так, что Именем Божиим клянутся, заведомо зная, что не сдержат клятву, в порыве эмоций. Это также совершенно напрасное упоминание Имени Божия. В-третьих, бывает фамильярное упоминание Бога в пустых разговорах. «А куда смотрит Бог, когда случается то или это? А кто Его видел?» Эти пустые разговоры – тоже не иное что, как упоминание Имя Божия всуе.

Ну, а если человек упоминает Создателя с верой, всерьёз, например, говорит: «Боже мой! Как же создан прекрасно этот мир!» или «Боже мой! Как человек страдает!»— я не думаю, что это будет Имя Божие всуе.

Или вот слово «Господи». Конечно, с раздражением, как присказку не нужно его произносить. «Господи, ну что это такое», — это уже всуе, конечно. А если мы по-доброму обратимся: «Господи, помоги мне!»— это будет уже краткая молитва.



# Зеленое

как отметили праздник Троицы

Троица... Храмы украшены березками. Нет ликующего перезвона, нет пасхальных напевов. Торжество тихое, но именно такое празднование передает дух этого дня: святые апостолы внешне остались теми же галилейскими рыбаками, которых знал весь Иерусалим, но в душе это были уже совсем другие люди: к ним пришел Утешитель. Они получили благодать от Бога и стали могущественными проповедниками, покорившими вселенную без мечей и легионов. Ибо такова Божия благодать – изгоняет страсти из сердца и дает истинную духовную силу.



В день Святой Пятидесятницы, 8 июня 2014 года, Троицкий храм Челябинска отметил свой престольный праздник. Божественная Литургия собрала огромное количество прихожан, храм по русской традиции украсили молодыми березовыми ветками, пол вместо ковра застелили свежескошенной травой, а священнослужители облачились в зеленые одежды – символ животворящей и обновляющей силы Святого Духа.

Великий праздник Святой Троицы отмечается на пятидесятый день после Пасхи, на десятый день после Вознесения Господня и является днем основания Церкви. С этого времени в церквях начинают читать коленопреклонные молитвы.

Так и в этот раз, сразу после праздничной Литургии в Свято-Троицком храме отслужили великую вечерню, на которой были пропеты стихиры, прославляющие сошествие Святого Духа, а священнослужителями были прочитаны три особые молитвы о Церкви, о спасении всех молящихся и об упокоении душ всех усопших, в том числе и «во аде держимых». Во время чтения этих молитв все присутствующие в храме вместе со священниками опустились на колени.

Надо сказать, что богослужение в день сошествия Святого Духа на апостолов в Троицком храме считается одним из наиболее красивых и торжественных благодаря трудам его настоятеля протоиерея Игоря Шестакова, всех священнослужителей и работников храма. А в этом году оно было особенно торжественным – ведь уже этой осенью храм готовится отметить вековой юбилей.

Днем рождения Свято-Троицкой церкви считается 25 октября 1914 года – именно в этот день она была освящена. К столетнему юбилею здесь готовятся основательно. Уже сейчас отреставрированы крыша и купола, при входе в храм красуется новая икона Святой Троицы, а внутри освежили краску на сводах.

По окончании всех молитв был организован крестный ход. Под колокольный звон с иконами и молитвами Святому Духу верующие во главе со священнослужителями прошли вокруг храма. В своем пастырском слове отец-настоятель протоиерей Игорь Шестаков отметил, насколько важным этот день является для каждого верующего:

«В этот день мы вспоминаем не только святость и торжество этого апостольского начального служения, мы славим Святую Троицу в молитвах и песнопениях, вспоминая слова Иоанникия Великого: «Упование мое Отец, прибежище мое Сын, покров мой Дух Святой, Троица Святая, слава Тебе!» Пусть сегодня у нас будет только радость о том дне, когда родилась наша Церковь и началась проповедь Евангелия Царствия Божия. Эта проповедь разошлась во все концы земли и многих привела ко Христу. Тех, о ком Спаситель Мира заповедал апостолам: «Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святого Духа» (Мф. 28:19).









BOCKPECEHBE

в старейших храмах Челябинской епархии

#### Памятник - от слова «память»

В одном из красивейших мест нашей области, в селе Ларино Каслинского района состоялся престольный праздник старинного храма, освященного в честь Святой Живоначальной Троицы. В этот радостный день для совместной молитвы собрались не только жители села, но и гости из соседних деревень, Челябинска, Озерска.

Село Ларино основано в начале 18 века, в источниках упоминается 1711г. Названо по имени первопоселенца Ларя (Иллариона). В селе обосновались государственные крестьяне, основное занятие – земледелие. В 1867г. на средства прихожан был построен и освящён деревянный храм во имя Святой Троицы. В 1893г. прихожане храма самостоятельно приступили к постройке нового каменного здания, в 1899г. здание оштукатурено, в 1900г. начаты работы по его внутренней отделке, установлены кресты. В 1930-е гг. церковь закрыли, храм долгие годы использовали под склад. В церкви уцелели росписи, фрески, окна, решётки, рамы, двери, пол. Наполовину цел иконостас, место престола. В рабочем состоянии находятся дымоходы. В 1999 году постановлением Законодательного собрания Челябинской области храм во имя Святой Живоначальной Троицы села Ларино Каслинского района Челябинской области объявлен памятником архитектуры регионального значения за № 89 в Едином государственном реестре объектов культурного наследия.







#### А после праздника – в библиотеку

Для Свято-Троицкой церкви Миасса это «вторая пасха», престольный праздник. А нынешний год для него юбилейный в декабре эта старейшая церковь Миасса отметит 125-летие. Согласно историческим данным, кладбищенский храм Животворящей Троицы был освящена 21 декабря 1889 года. В свой престольный праздник храм, наряженный берёзами и цветами, собрал верующих и для молитвы, и для проповеди, и для торжественного мероприятия, организованного неподалеку.

С поздравлениями к прихожанам обратился настоятель храма, благочинный Миасского округа протоирей Георгий Крецу. В честь праздника была организована благотворительная выставка, часть работ для которой выполнены воспитанниками воскресной школы. Прихожане могли набрать освящённой воды, а также вкусить от праздничной трапезы, устроенной в честь престольного торжества.

На концертной площадке выступали творческие коллективы, в числе которых был и церковный хор, и казачий ансамбль «Вольница».

Сотрудники библиотечных филиалов № 3 и 16 стали участниками праздничного мероприятия. К примеру, специалисты филиала № 3 наря-

жали рукотворную берёзу в листочки с пожеланиями от гостей. Очень тёплые и искренние слова и детей, и взрослых станут частью интерьера библиотеки – доброе деревце после праздника перекочует к читателям.

Сотрудники городского краеведческого музея организовали для детей познавательную игру. А взрослые гости праздника могли изучить исторические справки о храмах города.

Анна Юрина фото: Олег Астахов, Анна Усманова





## Слово пастыря

## русский священник о любви к Родине

17 мая во дворце культуры «Горняк» г.Коркино прошел областной семинар руководителей национальных культурных центров. Тема семинара: «80 лет мира и дружбы». С приветственным словом к участникам обратился один из старейших пастырей Южного Урала, духовник Челябинской епархии, настоятель храма святых апостолов Петра и Павла протоиерей Сергий Гулько. Мы думаем, что слово такого уважаемого батюшки было бы интересно и читателям нашей газеты.

«Дорогие друзья!

Очень символично и знаменательно, что наше собрание пришлось на пасхальный период, когда вся планета радостно прославляет воскресшего Христа Жизнодавца, и все люди, поздравляя друг друга с победой над вечной смертью, радостно восклицают: Христос Воскресе!

В эти жизнеутверждающие пасхальные дни мы и отмечаем 80-летний юбилей со времени создания Челябинской области.

Отрадно, что и наш шахтерский город славится своими национальными культурными центрами, представители которых находятся сейчас в этом зале.

Именно эти центры внесли свой весомый вклад в укрепление мира и согласия в нашем многонациональном государстве.

Поздравляю всех с этой юбилейной датой и желаю дальнейших успехов в работе

по укреплению нашего общества, его традиций и процветания. Наше государство укреплялось столетиями, как многонациональное. В России уже в 1762 году насчитывалось 146 народов, народностей и этнических групп. И все были сплочены вокруг царя-батюшки, вокруг государства. Эти отношения были основаны на широком чувстве любви и уважении к России людей всех национальностей. Россия была, действительно, а не на словах великая, единая и неделимая.

Вэтом годув июне мы будем отмечать 100-летний юбилей со дня начала Перовой мировой войны, начавшейся в 1914 году, о которой сейчас почти совсем забыли. И мне хочется привести из того высоко патриотического времени один пример преданности людей всех национальностей своей Российской державе, которую все они укрепляли верным служением своей Отчизне.

Император Германии

Вильгельм приказал всех пленных мусульман собрать в отдельный мусульманский лагерь и, заискивая пред ними, решил построить им каменную мечеть. Он желал продемонстрировать нелюбовь мусульман к «русскому игу» и их довольство германским пленом. Но это их дьявольски хитрое дело — искушение народного духа, верности воинскому долгу, преданности своей Родине, для Германии кончилось плачевно.

Влагере был устроен смотр с приглашением из других стран высоко титулованных гостей. По окончании смотра этой делегацией образцово-содержательного мусульманского лагеря и мечети, на плацу было собрано несколько тысяч солдат-мусульман.

– Теперь вы споете нам свою молитву, – сказало высокое осматривающее лицо.

Тогда вперед вышли муллы, (мусульманское духовенство), пошептались с солдатами. И встрепенулись солдатские мас-

сы, подравнялись, и тысячеголосый хор, под германским невсё та

сы, подравнялись, и тысячеголосый хор, под германским небом, у стен только что отстроенной мечети, дружно грянул:

«Боже, Царя храни! Сильный, державный, Царствуй на славу, на славу нам! Царствуй на страх врагам, Царь православный! Боже, Царя храни!»

Показывающий лагерь офицер в отчаянии замахал на них руками. Но солдаты его знаки поняли по-своему. Многотысячная толпа воинов опустилась на колени, и трижды пропели государственный гимн Российской империи!

Иной молитвы за Родину, в сердцах этих чудных солдат, верных воинскому долгу, не было. Прошло 100 лет. А мы все всё также остаемся преданными державе Российской. Нас объединяет единое небо, единая территория, общий для всех нас – русский язык, на котором мы все общаемся, это и есть – наша Родина, которую мы храним нашей общей горячей любовью к ней, сохранением мира и согласия.

Дальнейшая задача национально-культурных центров – продолжать свою духовно-нравственную работу по воспитанию, по ознакомлению наших детей, нашей молодежи с традициями и обычаями наших народов, воспитывать их истинными патриотами нашей многонациональной Родины».

## Всадники, скачущие впереди

## сельские библиотекари в борьбе за народную духовность

к подлинным духовным ценностям.



В Красноармейском районе, в центральной библиотеке прошел семинар ««Приди на помощь моему неверью»: роль библиотек в сохранении и развитии духовной культуры».

Хранители книг пытались найти новые интересные формы работы с населением, нащупать то основное, в чем нуждается мятущийся, думающий и сомневающийся современный человек. Открывать Америку не пришлось: все выступающие отметили, что россиянам может помочь только подлинное обращение к духовным ценностям, которыми на протяжении многих веков жили люди, благодаря которым они превозмогали сложности исторического пути и построили крепкое государство, объединяющее множество народов. Могучее организующее начало — это вера, и Россия всегда была сильна верой. Понастоящему всегда уважать человека другой веры будет только тот, кто уважает веру своих предков, кто способен отстоять свои убеждения, благородство и человеческое достоинство.

В выступлениях специалистов была дана методика проведения районной декады православной книги «Чтение для сердца и разума», приуроченной к 700-летию со дня рождения Сергия Радонежского.

Провести мероприятия с душой помогают священнослужители. Например, при поддержке прихода храма Иверской иконы Божией Матери состоялась духовно-нравственная встреча «Преподобный Сергий Радонежский – великий подвижник Земли Русской», историко-краеведческая экспедиция «Гимн письменам из далеких времен», литературно-музыкальный вечер «Неугасающая сила молитвенного слова» (молитва в русской поэзии), обзор-презентация «Живое слово мудрой ду-

К семинару были подготовлены мультимедийная и стендовая презентации «Святая Русь» с использованием фотографий православных храмов Красноармейского района, сделанных специалистом Управления культуры по сохранению объектов культурного наследия и туризму В. В. Гирником.

Сбольшимволнениемвстретили библиотекари выступление благочинного Миасского сельского округа отца Евгения Новокрещинова, который рассказал о совместной работе с библиотеками системы, проведении районного творческого конкурса «Жизнь и наследие

преподобного Сергия», познакомил со старинными православными книгами.

В то время как на Украине происходят трагические кровавые события, а россияне с волнением следят за сводками новостей, сельские работники культуры ответили на извечный вопрос «Что делать?» Ответ потрясающе прост: читать и приобщаться

С успехом прошла презентация выставки икон, выполненных в технике вышивки бисером «Дивен Бог во святых своих». Автор работ Е. В. Мунько, ведущий специалист Управления сельского хозяйства Красноармейского муниципального района, получила много восторженных отзывов.

Главный библиограф ЦРБ Людмила Тимирбаева провела обзор-презентацию «Живое слово мудрой духовности», обративвниманиебиблиотекарей на книги серии «Православный бестселлер»: «Несвятые святые» архимандрита Тихона «Небесный (Шевкунова), О. Николаевой, «Райские хутора» Я. Шипова. Людмила Владимировна заметила, что православной и духовно-нравственной литературы в библиотеках не хватает.

Опытом работы поделились и сельские библиотекари. Заведующая Козыревской

библиотекой Ольга Фадеева рассказала о программе «Экспедиция в старину», по которой она работает уже много лет. В библиотеке проходят занятия воскресной школы, и Ольга Дмитриевна всегда готова помочь отцу Евгению Новокрещинову.

Заведующая Лазурненской библиотекой Ирина Капустина не только рассказала о пасхальной творческой мастерской, но и продемонстрировала замечательные детские поделки, представленные на выставке «Дорого яичко ко Христову дню».

В заключение семинара библиотекари приняли решение об участии во Всероссийской акции «Открытый урок «Мир без нацизма»».

Участники встречи пообещали, что особый заряд духовности, полученный на семинаре, они непременно донесут до своих читателей.

Ольга Азарова, заместитель директора МУ «ЦБС Красноармейского MP»

# Островок России

## Православное зарубежье: история и люди

В мае в Челябинской государственной академии культуры и искусств прошёл традиционный Славянский научный собор. Одним из его участников стал Андрей Александрович Кострюков, доктор исторических наук, доцент Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета (Москва). Учёный является специалистом по истории Русской Зарубежной Церкви, которая возникла после революции 1917 года на основе русских заграничных приходов. В 2012 году Андрей Александрович защитил диссертацию «Русская Зарубежная Церковь: создание, взаимоотношения с московской церковной властью и внутренние разделения в 1920 – 1938 гг.» Учёный любезно согласился ответить на несколько наших вопросов.

- Андрей Александрович, Ваше сообщение на открытии собора было посвящено архиепископу Гавриилу (Чепуру), первому архиерею самостоятельной Челябинской епархии, который, тем не менее, в Челябинск прибыть так и не смог. Его личность уникальна или это типичный дореволюционный архиерей, который потом умер в эмиграшии?

– Начну с того, что святые Кирилл и Мефодий, скорее всего, не были на территории нашего Отечества. Тем не менее, они считаются нашими просветителями. Главное – вектор их деятельности, который был направлен в сторону Руси. Точно так же можно рассматривать служение владыки Гавриила, который в сентябре 1918 года был назначен на челябинскую кафедру. До Челябинска он не добрался из-за событий гражданской войны, то есть не по своей вине. Но хотя архипастырь не был в своём кафедральном городе, он был известен в эмиграции именно как архиепископ Челябинский и с этим титулом вошёл в историю.

Я не назвал бы его рядовым архиереем. В эмиграции его считали столпом Церкви, православной науки и литургики. Приведу такой пример. В 1960-е годы Русская Зарубежная Церковь поддержала греческих и болгарских старостильников. На мой взгляд, это было явной ошибкой: тем самым руководство Зарубежной Церкви показало, что ему не по пути с мировым православием, а по пути с оппозиционерами. И вот тогда (через тридцать лет после смерти архиепископа Гавриила!) один из самых, на мой взгляд, здравомыслящих иерархов Зарубежной Церкви архиепископ Антоний (Бартошевич) говорил: «Как можем мы идти этим сомнительным путём? Разве мы забыли наших духовных наставников, таких великих святителей, как митрополит Антоний (Храповицкий) и архиепископ Челябинский Гавриил? Ведь они никогда не допустили бы такого». То есть архиепископ Гавриил воспринимался, во-первых, как идеолог Русской Зарубежной Церкви, а, во вторых, как хранитель ее традиций.

- Из зарубежных церковных деятелей у нас наиболее известен, конечно же, архиепископ Шанхайский и Сан-Францисский Иоанн (Максимович). Как он относился к Русской Церкви в Советском Союзе? За что его так почитают русские люди во всём мире?

– Благодаря таким людям, как свя-

титель Иоанн, мы не можем говорить о враждебности Зарубежной Церкви Московскому Патриархату даже в самые сложные времена наших взаимоотношений. Архиепископ Иоанн не скрывал того, что поминает на проскомидии Патриарха Алексия I. Однажды владыке Иоанну задали вопрос, можно ли обращаться за исповедью к священнику, если известно, что он доносит услышанное в КГБ. Святитель ответил, что, конечно, исповедоваться у такого священника нельзя. Но на следующий вопрос: «А благодатны или его таинства?» - святитель Иоанн прямо сказал: «Да, благодатны». То есть благодать он не ставил в зависимость от того, насколько священник впал в этот страшный грех.

Ещё живы люди, которые его хорошо помнят. Я лично знаком с бывшим иподиаконом архиепископа Иоанна, протоиереем Георгием Лариным, который сейчас служит в Нью-Йорке. Он рассказывал, что к владыке Иоанну можно было обратиться с любой просьбой в полной уверенности, что он вымолит что угодно и решит любую проблему. Он никогда не спал на кровати – либо на полу, либо в кресле, ежедневно совершал суточный круг богослужений. Чудеса по его молитвам не иссякают до сих пор.

У архиепископа Иоанна была важная черта, которой порой не хватает нам – умение отличать в православии главное от второстепенного. Это хорошо заметно по его отношению к приходам западного обряда. Дело в том, что многие французы готовы были переходить в православие. Но сразу принять наш обряд им было сложно. Поэтому был найден выход: французы принимали православную догматику, но обряд сохраняли западный. И святитель Иоанн даже разрешал им служить по привычному григорианскому календарю. Но при этом архипастырь весьма жестко относился к догматическим отступлениям от учения Церкви и сурово порицал тех, кто участвовал в совместной молитве с неправослав-

Заслугой владыки Иоанна было и то, что благодаря ему в Русской Зарубежной Церкви стали почитаться западные подвижники, жившие до отпадения Римско-католической Церкви от православия: святитель Патрикий Ирландский, святая Женевьева Парижская, мученик Виктор Марсельский, святая королева Клотильда и многие другие.

-Как известно, Семья нашего последнего Императора приняла мученическую кончину неподалёку от нас - в Екатеринбурге. Расскажите, пожалуйста, как в 1981 году РПЦЗ



приняла решение об их канонизации. Говорят, это во многом заслуга её тогдашнего первоиерарха митрополита Филарета (Вознесенского)?

- Сначала напомню об обстоятельствах избрания митрополита Филарета. В 1964 году первоиерарх Зарубежной Церкви престарелый митрополит Анастасий (Грибановский) решил уйти на покой. Но возникло разделение: часть архиереев хотела видеть первоиерархом архиепископа Иоанна (Максимовича), другая часть - архиепископа Никона (Рклицкого). Голоса разделились поровну. Дабы избежать раскола, было принято беспрецедентное решение: главой Зарубежной Церкви был избран самый молодой по хиротонии архиерей, епископ Брисбенский Филарет (Вознесенский).

Заслуга канонизации Царской Семьи, как и вообще канонизаций святых в Зарубежной Церкви, действительно принадлежит этому иерарху. Дело в том, что до 1964 года в Зарубежной Церкви канонизации не совершались. Например, в эмиграции очень почитали праведного Иоанна Кронштадтского, но владыка Анастасий выступал против его прославления. Он настаивал, что канонизация может быть совершена только после объединения с Московским Патриархатом. Митрополит Филарет думал иначе. И после ухода на покой митрополита Анастасия праведный Иоанн Кронштадтский был сразу же канонизирован. В последующие годы были причислены к лику святых и блаженная Ксения Петербургская, и оптинские старцы, и преподобный Герман Аляскинский.

Но наиболее известна канонизация Новомучеников и Исповедников Российских в 1981 году. Тогда к лику святых была причислена и Царская Семья. В литературе можно встретить утверждение, что Зарубежная Церковь включила в святцы католика Алоизия Труппа и протестантку Екатерину Шнейдер из царских слуг. На самом деле это не так. В 1981 году список новомучеников обнародован не был. По приходам ходили неофициальные списки, и порой зарубежные архиереи вписывали туда от руки своих знакомых священнослужителей, которых они почитали святыми. Официальный поимённый список Новомучеников Зарубежная Церковь издала только в 2000 году. Там не было ни католика Алоизия, ни протестантки Екатерины.

Хотелось сказать еще об одном решении, принятом при митрополите Филарете – анафематствовании Ленина. В 1970 году, когда в СССР праздновали столетие со дня его рождения, Зарубежная Церковь ответила на это по-своему. Сейчас, когда мы воссоединились с Зарубежной Церковью, никуда от этой анафемы не денешься. И если в будущем при захоронении этого политического деятеля кому-то захочется его отпевать, эта анафема послужит каноническим препятствием для этого.

Нобыли при митрополите Филарете и незаконные решения, в частности рукоположение епископа Лазаря (Журбенко) на каноническую территорию Московского Патриархата в 1982 году для окормления церковной

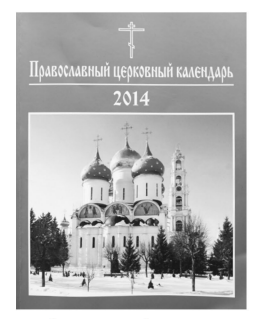
 Вы прошли через систему духовного образования, но всё же решили получить «светскую» докторскую степень. Почему Вы сделали именно такой выбор?

– Хотя моя диссертация и защищена в светском диссертационном совете, тем не менее, я занимаюсь историей Церкви и историей русского православного зарубежья. Поскольку у нас, к сожалению, до сих пор богословские дисциплины государством не признаются, и богословские степени, строго говоря, для государства ничего не значат, то для укрепления статуса нашей церковной науки православным исследователям приходится получать светские степени.

Беседовал Алексей Ермолюк







#### - Это чрезвычайно актуальная тема для церковного сообщества. Сегодня мы живем в двух измерениях: в реальном календаре, по которому сегодня у нас, допустим, 3 мая, и в церковном календаре, по которому у нас ещё не завершился апрель.

#### - Зачем нам такие сложности?

- Почему мы предпочитаем юлианский календарь григорианскому? Почему церковное сообщество и вся Православная Церковь не откажутся от этой традиции? Ведь, казалось бы, так удобно: какая дата у тебя «в реале», такая и в церковном календаре. Есть люди, которые говорят: «Как мы будем праздновать Новый год, когда он приходится на Рождественский пост? Если бы мы отмечали Рождество 25 декабря, как его отмечает Европа, допустим, католики или православные греки, то у нас, не было бы проблем с новогодним столом».

Но ведь это не просто вопрос даты. Это не тот вопрос, который можно легко разрешить. Церковный календарь тоже претерпевал изменения, и не сразу он дошел до нас таким, каким мы привыкли его видеть. Посмотрите историю развития церковного календаря. Мы воспринимаем как само собой разумеющееся, что за праздником Рождества у нас последует праздник Обрезания Господня, а за ним – Богоявления, Крещения Господня. Но, однако, было время, когда было не так. В IV веке праздник Рождества и праздник Богоявления отмечался одним днем. Мы можем встретить упоминания об этом у святителя Григория Богослова.

#### - Насколько я знаю, в Армяно-Григорианской церкви эта традиция сохранилась.

- В Армяно-Григорианской церкви эта традиция сохраняется до настоящего времени. В Византийской Империи время исчислялось не только годами, но и индиктами. И начало новолетия приходилось тоже на разное время. Например церковное новолетие приходилось на 1 сентября. Никакой привязки к зиме, вообще к сезонам в церковном календаре совершенно не существует. Другой пример. Почему мы празднуем Рождество Христово 25 декабря по старому стилю? Если мы откроем историю Вселенских соборов, мы увидим, как много было споров, связанных с датой церковных праздников. Любопытно, что многие отцы Церкви были против этой даты, потому что именно на этот день приходился праздник, который праздновали в поздней Римской Империи – день рождения бога Митры, который был чрезвычайно популярен в войсках, да и в обществе. Это был бог персидский, пришедший в римский языче-

# Календарный

## почему православные должны жить

Наша газета продолжает живо заинтересовавшую читателей серию публикаций, посвященных церковному календарю, церковным праздникам и связанным с ними вопросам. Всем известно понятие старого стиля – юлианского календаря, от которого Русская Православная Церковь не отказывается до сих пор, несмотря на светское давление и церковный опыт греков. Протоиерей Игорь Шестаков рассказывает о том, почему так происходит.

ский пантеон с Ближнего Востока. И, конечно же, празднование Рождества Христова в этот день вместе с богом Митрой многим представлялось кощунством. И все-таки эта дата победила, потому что за основу был взят солярный цикл: 25 декабря – это день зимнего солнцестояния. Отцы Церкви должны были бы опираться на какие-то исторические источники. Но ни в Священном Писании, ни в Священном Предании нет точной даты Рождества Христова. И они применили опыт, который тогда имела Церковь.

- С Рождеством Христовым понятно. А вот с Пасхой сложнее. В церковной истории был такой прецедент: древнеанглийская Церковь, тогда еще абсолютно православная, на достаточно длительный срок отказывалась от расчета Пасхи, отмечая ее каждый год вместе с праздником Благовещения Пресвятой Богородицы. Сегодня существует сложный механизм расчета даты празднования Пасхи. Зачем?

- Вопрос календаря для Церкви чрезвычайно насущный и практический. И первое, что приходит на ум человеку, знакомящемуся с историей церковного календаря, это, действительно, вычисление даты Пасхи.

Вы правильно указали, что различия в практике Поместных Церквей имелись. Мы знаем, что в первые века, например, Иерусалимская Церковь отмечала Пасху вместе с иудеями в день, который они называют «пейсах». Александрийская Церковь никогда не отмечала христианскую Пасху в день иудейской пасхи, а старалась придерживаться того календаря, который был принят на всем православном Востоке, - в 14-й день весеннего месяца нисан. Но следует понимать, что Иерусалим и Александрия жили в разных календарных измерениях. Александрия использовала эллинистический календарь, и месяцы там исчислялись по эллинским образцам. Иудейский календарь был лунным. Римский календарь - солнечным. Напомню, что всё это разнообразие традиций уживалось в рамках единой Церкви, одной церковной ойкумены. Но Римская Церковь жила по римскому календарю, где все исчислялось идами и календами, где была совершенно иная система расчёта.

В 325 году отцы Первого Вселенского собора запретили праздновать православную Пасху вместе с пасхой иудейской, считая, что это не правомочно. Решение отцов Первого Вселенского собора не сразу нашло понимание. Чрезвычайно много людей на Востоке воспринимали это совершенно естественно: где иудейская пасха, там и Пасха христианская, а что такого?..

Тем не менее, святые отцы принимают это решение. Очень важно было праздновать Пасху не с иудейской пасхой, потому что как раз к тому времени талмудический иудаизм в прямом смысле этого слова уже вызрел как особая религия. Мы знаем, что III-IV века – это время формирования иудейского законнического, книжнического сословия, это период кодификации Талмуда, Мишны, Агады. Иными словами, у иудеев происходит становление отдельного «предания», отличного от Священного Предания нашей Церкви. В этих текстах иудеи стремятся миновать главный рубеж -Рождество и Воскресение Христово чтобы доказать, что всё это где-то в стороне, это не касается еврейского народа, не касается иудеев.

Следует сказать, что точность в календарном вопросе недостижима. Всегда будет какая-то погрешность. Вопросы, связанные с церковным календарем, нуждались в тщательной, детальной проработке. И вот тогда рождается этот прецедент, который для нас является очевидным - появляется сложная система расчёта даты празднования Пасхи.

Как же рождаются церковные даты? Мы знаем, что есть праздники постоянные - например, Рождество Христово всегда приходится на 25 декабря (7 января нового стиля), мы знаем, когда приходит Богоявление Господне, Воздвижение Креста Господня, Рождество и Успение Божией Матери – все, что связано с земной жизнью Спасителя. Однако, есть праздники и подвижные, например Вход Господень в Иерусалим -Вербное воскресенье, он всегда зависит от Пасхи, происходит за неделю до нее. И назвать точную дату мы можем, лишь открыв церковный календарь. Таким образом, в вычисление Пасхального дня включается и св. Четыредесятница, то есть Великий пост, а, соответственно, и те недели, которые следуют за ней, и мы смотрим, короткий ли будет мясоед в следующем году, глядя на эти даты. Кто вычисляет эти даты? Это доступно даже нам, для этого нужно обладать небольшими навыками, а, главное, желанием все это понять и постичь. Но даже изучив этот сложный механизм исчисления Пасхи... Я не думаю, что семинаристам задают домашние задания вычислить Пасху того или иного года...

#### Задают.

- Задают? Ну, слава Богу. Но человек должен четко представлять: для нас церковный год состоит, прежде всего, из богослужебных дней. Когда мы находимся в храме, когда ты стоишь на клиросе и открываешь Типикон, смотришь, какой знак сегодня святому – от этого зависит, как будет составлена служба на сегодняшний день. Уставщик живет одним днем, он смотрит, какое ему взять чтение апостольское. То же самое и в алтаре. Священник по сути без календаря бессилен, хотя в конце напрестольного Евангелия очень большой раздел посвящен тому, что, где, когда в какую неделю читать. Например, та же самая Пятидесятница: мы говорим «вторая неделя по Пятидесятнице», то есть сразу после Троицы мы снова начинаем календарный отсчет.

- И все-таки, почему Рим решился на реформу? Какие аргументы могут быть предложены за и против нее? И еще, хотелось бы понять, юлианский или григорианский календарь все-таки точнее?

 Это была реформа скорее политическая, волевая. Папа Григорий, который ввёл в католическом мире календарь, известный сейчас как «новый стиль», стремился к унификации. Мы видим, что у нас тоже существует определенный допуск в восприятии календарных дат, мы понимаем, что для нас в XXI столетии 24 часа в сутках вычислить проще, чем 600 лет назад, для них это было целой проблемой: нужно научное обоснование, нужен фундамент научный. Хотя святитель Исидор Севильский еще в начале VI века написал свою знаменитую энциклопедию, где содержались фундаментальные представления об астрономии, поскольку астрономия входила тогда в перечень тех наук, которые изучались в обязательном порядке.

Но все-таки календарная реформа проводилась без учёта тех традиций, которые сложились в календаре православного Востока. Поэтому православный Восток остался на юлианском календаре, на календаре, который был наиболее адаптирован к то-

#### Май Сщмч. Михаила Белороссова пресвитера (1920); сщмч. Александра, архиеп. Харьков ского (1940). Утр. – Ин., 36 зач., X, 9–16. Лит. – Деян., 37 зач., XV, 35–41. Ин., 38 зач., X, 27–38. Равноапп.: Евр., 318 зач., VII, 26 – VIII, 2. Мф., 11 зач., V, 14–19. День тезоименитства Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. воскресенье Неделя 6-я по Пасхе, о слепом. 12/25 × Сщич. Ермогена, патриарха Московского и всея России, чудотворца (прославление 1913). Свт. Епифания, еп. Кипрского (403). Свт. Германа, патриарха Константинополь-Прп. Дионисия Радонежского (1633). Второе обретение мощей прав. Симеона Верхотурского (1992). Свтт. Савина, архиеп. Кипрского (V), и Полувия, еп. Ринокирского (V). Мч. Иоанна Валаха (1662) (Румын.). Сщмч. Петра Попова пресвитера (1937); мц. Евдокии Мартишкиной (1938). Утр. – Ев. 8-е, Ин., 64 зач., XX, 11–18. Лит. – Деян., 38 зач., XVI, 16–34. Ин., 34 зач., IX, 1–38\* На утрене катавасия «Спасителю Богу...». понедельник 13/26 W (OK. 177). Седмица 6-я по Пасхе. Мц. Гликерии девы и с нею мч. Лаодикия, стража темничного

Прав. Гликерии девы, Новгородской (1522). Перенесение мощей прмч. Макария, аг Каневского, игумена Пинского, Переяславского чудотворца (1688). Мч. Александра Рим-



# ВОПРОС по двум календарям сразу?

(хотя и этот календарь не идеален).

В любом случае церковный календарь доступен, понятен и относительно прост для человека, находящегося в рамках богослужебного года. Но человеку, которого привели и поставили перед фактом, что сегодня 1 января, а на самом деле не 1 января, для него это удивительно. Императорская Россия совершенно спокойно жила по юлианскому календарю, в скобочках ставили даты нового календаря, но в реформе григорианской Российская Империя, Русское государство не участвовала. Только большевики в 1918 году перешли на григорианский календарь, произведя революционный переворот в календарном времени.

Но Церковь и после революции не отказалась от юлианского календаря, считая его наиболее выверенным с точки зрения церковного года. Потому что, если бы мы перешли на григорианский календарь, приняли бы новые даты, совершенно не факт, что эти новые даты пришлись бы на те дни, какие ожидались. Напомню: есть солярный календарь и лунный календарь. По лунному календарю вычисляется Пасхалия. По солярному –праздники, которые у нас являются неподвижными, праздники «в числе», как называет их церковный календарь. Мы просто проигнорировали бы астрономическое течение времени. Это нужно учитывать, если вы хотите понять, почему Русская Православная Церковь не переходит на новый календарь. Юлианский календарь более приближен к реалиям церковного года.

#### - Я, кстати, даже заметил, что наша уральская погода юлианскому календарю более следует.

- Совершенно верно, в некоторых регионах погода абсолютно верна юлианскому календарю. Более того, хочу поделиться личными впечатлениями. Мне доводилось встречать Пасху в Иерусалиме. И я воочию видел, насколько верен юлианский календарь. Дело даже не в чуде схождения Благодатного огня, хотя это – небесспорный для скептиков, но наиболее весомый аргумент: почему Благодатный огонь сходит не в Великую Субботу католического календаря, а в Великую Субботу календаря восточного, православного? Мне возражают: «Это земля Израиля, там возможны всякие чудеса». Но чудо, повторяющееся с катастрофической для скептиков регулярностью раз в год – это уже не чудо, это такая закономерность. Первое чудо схождения Благодатного огня было описано в незапамятные времена.

#### - Отец Игорь, а как католики относятся к схождению Благодатного огня именно в нашу Великую суб-

– Видят и ужасаются, веруют и трепещут. На самом деле, их все это дико раздражает. Насколько я мог убедиться из реакции священнослужителей, которые в Храме Гроба Господня присутствовали, их чрезвычайно раздражает энтузиазм православных. которые приходят в этот день, с ночи

му, что мы называем церковным годом стоят, чтобы увидеть чудо схождения Благодатного огня. Особенно их раздражает, что с католиками в этот момент практически никого не остается (у них придел возле Куквуклии), зато весь мир - и копты, и арабы, и греки – абсолютно солидарны в этот день. Они воспринимают это абсолютно органично - для них чудо схождения Благодатного огня – это абсолютная очевидность. Как с точки зрения календаря объяснить, что чудо схождения Благодатного огня не имеет привязки к григорианскому календарю? Говорят, что астрономически он более точен, но астрономически более точен именно календарь юлианский.

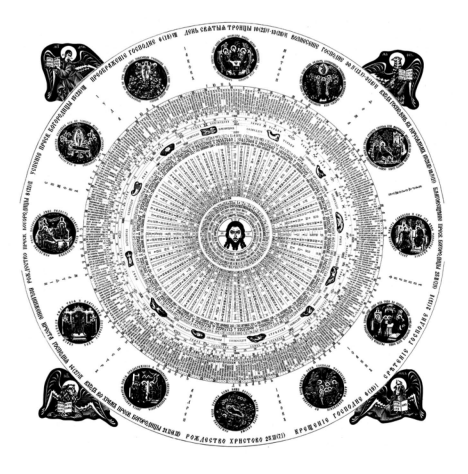
#### – А вот почему такие, казалось бы, очевидные, простые и понятные аргументы не оказались решающими для определенной части поместных Православных Церквей – Элладской, Румынской и т.д.?

- Я полагаю, что это вопрос, во-первых, достаточно политического характера, потому что календарь прямо участвует в политической жизни, и мы это прекрасно понимаем. В Древнем Египте – от фараона до фараона шло календарное исчисление. От Олимпиады до Олимпиады у древних греков. От начала строительства Рима римляне исчисляли. От завоевательных походов Александра на эллинистическом Востоке.

То есть какая-то точка служит точкой альфа, точкой начала. Католический мир должен был почувствовать свое единство. Один из историков Католической церкви, польский писатель Янош Корчевский, написавший несколько биографий пап, говорит, что к этому решению пришли, чтобы объединить католический мир, дать ему понять, что он находится в едином временном поле. Отсюда реформа календаря.

Большевики ведь тоже очень чётко дали это понять: мы перейдем на календарь европейский, потому что считаем, что церковный календарь несовместим с современной жизнью России. Хотя любопытно, что в 1922 году был выпущен «Календарь рабочего и крестьянина», в котором были отмечены Рождество и Пасха. Это – страх, который большевики испытали в 1921 году во время нэпа, они почувствовали, что не надо дожимать до конца, а надо оставить какую-то лакуночку всей православной России, чтобы люди не сомневались, что большевистская власть лояльна. Если мы посмотрим прочие календари, особенно после 1929 года, после дикого по своему содержанию совместного постановления ВЦИК и Совнаркома о религиозных объединениях, мы ничего подобного уже не увидим, ни о каком Рождестве, ни о какой Пасхе речи быть не может, там всё построено уже на сакрализации советских праздников.

Если мы посмотрим на спор новостильников и старостильников, на раскол Греческой Церкви, который происходит уже в XX веке - там ведь именно такой принцип был поставлен во главу угла: некие модернизации, инновации, которые вторгаются в церковную



жизнь и для кого-то выглядят благотворными переменами, а для когото – шагом к апостасии. Мы приходим к единому унифицированному миру, а хорошо ли это? Например, сегодня говорят, что американская программа «Эшелон» позволяет накрывать всех владельцев айфонов, айпадов и т.д. Возникает спонтанное желание выбросить все это подальше от того места, где ты живешь, но не факт, что тебя по-прежнему не будут отслеживать. Но когда любая инновация внедряется, повторяю, для кого-то это – благо и комфорт, для кого-то шаг к тому, что мы называем царством антихриста. Потому что и календарные реформы, и какие-то движения научно-технического прогресса – если все это движет человека к тому, чтобы мир стал большим, единым, «прекрасным» под надзором старшего брата, - согласитесь, это нас не устраивает.

#### - Но, все-таки, наша Церковь считает законными, каноническими Церквами в названных странах именно новостильные патриархаты, а не их оппонентов.

 Я полагаю, что это тот компромисс, который неизбежен, потому что заставлять их думать иначе аргументов не хватит. Они уже сформировали свое мнение, и не стоит также забывать, что новостильники в восточном мире, мире Православия в основном все поднялись на волне национального самосознания, роста национальной Церкви. Возьмите тех же самых фанариотов, тех же самых филэллинов, которые подняли знамя Великой Греции – наша Церковь уникальна, самобытна, не претендуя поначалу на то, чтобы остальные это признавали. Об этом очень хорошо пишет Стивен Рансимен в своей книге «Константинопольская Церковь от падения Константинополя до греческого восстания». И после этого естественно, что начинается некоторая коррекция: поправим календарь, скорректируем то, скорректируем это – это неизбежно. Русская Церковь - не исключение. Она является, на мой взгляд, самой национализированной. Назовите святых Русской Церкви - Александр Невский, Дмитрий Донской, Сергий Радонежский - видите, насколько история Русской Церкви переплетена с политической историей, с политическими реалиями Древней Руси, Московского государства, Российской Империи, что невозможно их разорвать. И все-таки у Русской Церкви не было желания и стремления отколоться от всего Православия, признать его каким-то упадочным.

#### - В XVI веке, насколько мне известно, подобные тенденции проявлялись, но всё-таки были маргинализованы.

- Подобные тенденции проявлялись не только в XVI веке, но это были настолько несостоятельные попытки, что к ним потом уже не прибегали. Да, когда была реформа Никона, и в позднейшее время, когда Русская Церковь испытала большое влияние западного богословия и начали под видом переводных греческих книг начали нам иезуитские трактаты преподносить, но Церковь имела иной характер, иной горизонт - вся схоластика XVIII века была очень далека от народа. Он продолжал верить, как верил. А верил он очень хорошо. Думаю, если наши предки не были истинно верующими людьми, они не были бы великими созидателями. Ведь история России – это история создания огромного государства.

#### - То есть срединный, царский путь состоит в том, чтобы самим держаться старого стиля, но других за новый не осуждать. Ведь именно так действовали приснопамятные Патриархи Пимен и Алексий II. Так?

- Думаю, да. Тем более, что доказать правоту можно лишь тогда, когда ты понимаешь, что идешь своей дорогой. Это и есть методика третьего пути: ты прекрасно понимаешь: прелести современного мира могут нас вовлечь в признание каких-то календарных мет совершенно иных, как с зимним и летним временем (придумали это не большевики, придумали это капиталисты, но коровы доятся не потому, что принят указ о переходе на летнее время, у них биологические часы). Человек сориентирован в разных системах координат, и церковный календарь – вещь настолько очевидная, приближенная к реальным астрономическим моментам, что отказ от юлианского календаря, я думаю, будет неправильным.

Беседовал Валентин Гурский



НАША ИСТОРИЯ

# За Веру, Царя и Урал!

## Оренбургские казаки против Наполеона Бонапарта

Традиционно в России первая половина 10-х годов вот уже нескольких веков – это время славных исторических годовщин. 2012 год – четырехсотлетие освобождения Москвы и окончания Смутного времени, а также двухсотлетие Отечественной войны 1812 года. 2013 год – четырехсотлетие прихода к власти дома Романовых и двухсотлетие битвы при Лейпциге. 2014 год – трехсотлетие морской битвы при Гангуте, двухсотлетие взятия Парижа русскими войсками и столетие начала Первой мировой войны. Наш Южный Урал – казачий край, и многие события русской военной истории прошли при непосредственном участии наших земляков. Не стали исключением и Отечественная война 1812 года и Заграничный поход русской армии 1813–1814 годов, в которых оренбургские казачьи полки проявили себя как достойные сыны Отечества. Эти события, к сожалению, мало известны широкому читателю.

12(24) июня 1812 годафран- о начале войны, сразу же объцузские войска перешли границу Российской Империи началась Отечественная война. Это была война не только за Отечество, но и за Веру. Французская армия была богоборческой. Во время нахождения в Москве французы оскверняли православные святыни, в ряде храмов были устроены конюшни. Выдающийся русский государственный и военный деятель генерал от кавалерии граф А. Х. Бенкендорф вспоминал, в каком состоянии он увидел Успенский собор Московского Кремля: «Мощи святых были изуродованы; украшения с гробниц сорваны. Образа, украшавшие церковь, были перепачканы и расколоты». Католический священник Сюрог, живший в Москве, рассказывал, что из тысяч наполеоновских солдат, умерших в Москве, отпел он только дво-

Несмотря на отдаленность Урала, генерал-губернатор Оренбургского края генерал от кавалерии князь Г. С. Волконский, получив Императорский

явил о мобилизации казаков. Оренбургскому войску поручалось выставить три полка (около 1500 человек). Каждый казак должен был иметь «не бывшего в работе» коня, трехметровую пику, саблю, ружье и пистолет. Казаки, как известно,- не регулярная армия, вооружением они должны были обеспечивать себя сами. И вот, еще вдали от разрывов и сабельных сшибок, еще в своей станице атаман станицы Нагайбакской Серебряков совершает подвиг – продает свой дом, чтобы снарядить в поход наиболее бедных станични-

Параллельно со штатными казачьими полками происходит формирование Башкирского войска, офицерские должности в котором часто занимали оренбургские станичники (за время войны отправлено 28 полков и 12000 ополченцев маршевого пополнения). Само же Оренбургское войско выставило за всё военное время 3000 казаков.

Прибыв в действующую Манифест армию, оренбуржцы сразу оказались в гуще арьергардных боёв с превосходящей французско-польской кавалерией. В составе 1-й западной армии генерала от инфантерии М.Б. Барклая-де-Толли находились Оренбургский Атаманский полк майора Авдеева и 3-й Оренбургский полк майора Белякова. Еще два полка находились в Дунайской армии адмирала П.В. Чичагова. Кроме из «иногородних» Оренбургского войска были сформированы Оренбургский драгунский и Уфимский пехотный полки, которым в день Бородина выпало под генерал-лейтекомандой нанта А. П. Ермолова ходить в яростные контратаки на батарее Раевского.

После поспешного выхода из Москвы посланцам просвещенной и объединенной Европы стало не до насаждения на русской земле «свободы, равенства и братства» на наполеоновский манер: они вынуждены были потянуться к дому. Казаки, находившиеся в дни отступления в арьергарде, при наступлении заняли естественное место в авангарде. 26 октября оренбуржцы освободили Дорогобуж, 9 ноября - Борисов, 22 ноября -Молодечно.

Наполеон тем временем бросил остатки своих войск, из которых маршал Мюрат увел из России менее 20 тысяч. На высшем военно-политическом уровне было принято решение продолжить боевые действия и добить Наполеона на территории Германии и Франции. В составе войск, назначенных для похода, были Оренбургский Атаманский и 3-й Оренбургский полки. Большую угрозу для союзных русско-германских войск представляла мощная крепость Данциг. Для ее взятия был выделен отряд, в который вошел Оренбургский Атаманский полк. В итоге Данцигбыл освобожден, 14 казаков получили Георгиевские кресты, 5 – произведены в офицеры.

4-7 (16-18) октября 1813 года 3-й Оренбургский полк принял участие в грандиозном сражении при Лейпциге знаменитой «битве народов», самом масштабном сражении в истории человечества до Первой мировой войны. Наполеон потерял 65 тысяч человек и потерпел поражение, от которого уже не оправился. Вскоре войска союзников вступили на территорию Франции. 3-й Оренбургский полк, действуя в составе особой оперативной группы генерал-майора князя А.Г.Щербатова, принял участие во взятии

Эпиналя и Рамиремона, а также отличился в сражениях при Бриенне и Ла-Ротьере. После этого сражения группа Щербатова была присоединена к более крупному кавалерийскому соединению генерал-майора А. Н. Сеславина, знаменитого партизана. 13 (25) марта 1814 года состоялось последнее крупное сражение – при Фершампенуазе. Маршал Мармон пытался прикрыть Париж, но потерпел полное поражение, во многом благодаря фланговому удару Сеславина.

19 (31) марта пал Париж. Война закончилась. Казаки вернулись на Урал. В 1840х годах началось строительство Новой Оренбургской линии на юге современной Челябинской области. По указу Императора Николая Первого её станицы получили названия в честь мест былых боев: Париж, Берлин, Лейпциг, Фершампенуаз. Война 1812 года научила врагов России помнить, о том, что

Вдалеке, вдалеке, На зыбучем песке, Близ Урала-реки, Там живут казаки; Землю пашут, поют, Мечи востро куют, И на конях они Скачут целые дни. Славу громкую там Все поют казакам Оренбуржцам-молодцам, Атаманам-удальцам!

> Валентин Гурский, кандидат философских наук

## Это хорошо, что вы боитесь!

## несколько дельных советов для будущих приемных родителей



В последние годы в российском обществе всё шире говорят об усыновлении. Однако количество мифов и страхов вокруг этого непростого процесса не уменьшается. Мы попытались сформулировать основные проблемы и страхи, которые беспокоят потенциальных усыновителей, и обратились за разъяснением к специалистам.

Ольга Будаева, юрист:

#### Документы для усыновления собирать долго и дорого?

После всех изменений законов и постановлений пакеты документов для кандидатов в усыновители и кандидатов в опекуны стали одинаковыми. Ранее была такая ситуация, когда гражданин, имеющий на руках заключение о возможности быть усыновителем, не мог взять ребенка под опеку.

Теперь же, если гражданин хочет стать опекуном ребёнка, и у него есть на руках заключение о возможности быть усыновителем, он должен предоставить в орган опеки и попечительства это заключение и документы, предусмотренные подпунктами «а» и «ж» пункта 4 «Правил подбора, учёта и подготовки граждан, выразивших желание стать опекунами или попечителями несовершеннолетних граждан, либо принять детей, оставшихся без попечения родителей, в семью на воспитание в иных установленных семейным законодательством Российской Федерации формах».

Собрать все необходимые бумаги и справки реально в течение одного месяца.

Наталья Белова, врач:

#### Ребёнок из детдома обязательно с плохой генетикой?

А вдруг родители ребенка – алкоголики или наркоманы, и у него куча заболеваний, в том числе такие, которые проявятся позднее. Такие страхи есть, и они обоснованы. В том случае, если ребёнок был оставлен в роддоме, у нас вообще нет никакой информации о его родителях, в том числе и сведений о наследуемых заболеваниях.

В том же случае, когда он изъят из семьи органами опеки, у нас, как правило, есть довольно тяжёлая картина всяких злоупотреблений его родителей.

Если у усыновителей есть посыл брать ребёнка только с идеальной наследственностью и состоянием здоровья, то риск их неудовлетворённости очень высок.

Другое дело, когда родители больше думают о том, что усыновляют ребёнка, который иначе обречён на существование в системе детских учреждений. О том, что он лишён материнской заботы и потом, скорее всего, будет выпущен во взрослую жизнь совершенно Наркомания и алкоголизм – это не наследственные заболевания. В этом случае возникает лишь некоторое количество факторов риска, и в дальнейшем для их реализации должны возникнуть ещё особые обстоятельства.

неприспособленным и не сможет найти в ней своё место.

Если они думают о том, что смогут предоставить ему альтернативу-жизнь в семье, любовь, без особенных расчётов на то, что в дальнейшем он будет первым учеником в классе и академиком, - в этом случае шансов, что усыновление будет успешным, гораздо больше.

Для того чтобы оценить состояние ребёнка, которого вы собираетесь усыновить, существует медицинская экспертиза. Состав специалистов в ней зависит от того, каким врачам доверяют потенциальные усыновители. Однако здесь есть особый нюанс.

К сожалению, у нас очень немного врачей могут дифференцировать те изменения психики, которые вызваны длительным пребыванием ребёнка в системе детских учреждений от задержки развития, связанной с поражением нервной системы или генетическими факторами.

Это – довольно тонкая грань, так что необходимо, чтобы специалисты, проводящие экспертизу, знали о том, какие последствия имеет для детской психики пребывание без родителей. У нас есть психологи, которые специально работают с этой темой, а также врачи, которые знают особенности пребывания детей именно в домах

В тех же случаях, когда усыновители обращаются к врачам, не имевшим опыта работы с детьми из сиротских учреждений, особенности их состояния иногда принимаются за психиатрические и генетические диагнозы. А здесь очень важно отличать одно от дру-

#### Светлана Яковлева, психолог:

#### Я не смогу полюбить ребенка, я буду плохой мамой?

В семьях потенциальных усыновителей могут быть две разные

Семьи, не имеющие родных детей, как правило, идут к усыновлению долго. У них абстрактные, часто идеалистические представления о будущем ребёнке, но зато нередко формируется ощущение, что они его любят.

Другой случай - когда кровные

дети в семье уже есть. Тогда мама может сказать: «У нас есть возможность, есть желание взять ребёнка, но я никогда не смогу полюбить его так, как кровного».

В таких ситуациях мы предлагаем усыновителям сосредоточиться не на любви, а на важности их поступка. На том, что, они забирают ребёнка из системы, из тяжелой и иногда довольно страшной ситуации, и дают ему возможность почувствовать любовь, живущую в этой семье.

Если эти страхи продолжают беспокоить серьезно и долго – тогда, когда ребенок уже появился, мы рекомендуем маме «отложить» переживания о любви, о своей пока еще материнской «несостоятельности», а оставаться просто... воспитателем. Мы заранее проговариваем будущим усыновителям: «Даже если вы первое время не будете любить этого ребенка – это нормально. Ваша задача - обеспечить ему уход, его развитие и безопасность».

Можно ещё поговорить о том, что есть другая форма любви – духовная, сосредоточиться на духовной стороне усыновления ребенка. Я сама долгое время не чувствовала любви к одной из приемных дочерей, поэтому молилась о том, чтобы ее принять всем сердцем.

#### Все дети из детских домов имеют кучу психологических проблем?

Практически каждый ребенок имеет свои психологические и эмоциональные особенности, особенности характера. И это можно сказать не только про приемного, но и обычного ребенка, из любого садика или школы.

Другой вопрос в том, что детям из сиротской системы действительно присуще, особенно на первых порах, состояние стресса. И нередко переживание этого стресса для «молодых» приемных родителей выглядит как «куча» проблем.

Представьте себе, вспомните, кто для вас в этой жизни значимые, близкие люди, что вы любите делать, какие у вас самые любимые места, погрузитесь в это мысленно. Почувствуйте, насколько в этой жизни вам хорошо и тепло. А потом представьте себе, что от чего-то придется отказаться. Сначала от чего-то одного, – например, от хобби или друзей. И в этот момент уже испытываешь дискомфорт. Потом - от своих идеалов, привычек, от дома, семьи... Представьте себя в этом состоянии – будет ли вам там комфортно? И даже если после этого вас «подселят» к хорошим людям, все равно первое время любой человек будет испытывать стресс. Это очень хорошее упражнение, которое позволяет почувствовать состояние детей, попадающих в приемные

Многие дети, попадающие

в семью, ведут себя первое время как «ненастоящие». Есть ощущение, что это не ребёнок, а какая-то маска: страха, предыдущего опыта, недоверия взрослым людям, необходимости бороться за свою жизнь. И мы часто видим, что такие дети со временем «оттаивают»,

Но можно ли говорить о том, что так обязательно произойдёт со всеми детьми? Ведь кто-то из них пережил очень серьёзные психологические травмы, возможно, насилие.

Конечно, для позитивных изменений должно пройти время, нередко с ребёнком должны работать специалисты, я имею в виду, в первую очередь, психологи, специализирующиеся именно на теме приемных семей, детей-сирот. Иногда используются такие направления, как арт-терапия, игровая терапия. Ну, и конечно, важна осведомленность родителей о том, что происходит в это время с ребенком, как им себя вести; это очень важно. То есть важна их способность быть для приемного ребенка «надежной гаванью», понимать и принимать его переживания.

Хотелось бы сказать, что у меня самой двое приемных детей. Но даже я – психолог, – сразу поставила себе условие, что терапией с ними домая не занимаюсь. Для терапевтической работы, например, для проживания заново и проработки травмирующих ситуаций, мы посещаем моего коллегу. Конечно, гдето я замечаю больше, чем обычная мама, но своей задачей лечение ребенка все-таки не ставлю.

К сожалению, консультация тематических специалистов у нас не везде доступна. Наверное, лучший совет в этом случае просто оставаться родителями. Оставаться теми взрослыми, которые просто будут рядом, которые слышат, видят, ощущают все, что происходит с ребенком, и при этом не выражают никакого негатива в адрес его переживаний, а поддерживают своего ребенка.

#### «Отложите» на время любовь, сосредоточьтесь на воспитании

А то, как ребёнок со временем расслабляется, раскрывается, видно даже по тому, как он спит. Сначала это – Маугли, сжатый в комочек. Потом постепенно начинает раскрываться, раскидываться во сне, начинает доверять миру, как обычный домашний ребенок...

И вдогонку хочу сказать: дорогие будущие приемные родители! Это очень хорошо, что вы боитесь. Это значит, что вы готовитесь, размышляете, работаете над собой. Это правильный путь. А вот когда ребенок появится дома, постарайтесь показать ему свою уверенность, свое доверие миру, свою веру.

У вас все получится!

Источник: http://www. pravmir.ru/vosem-straxovusynovitelej/



# О любви, вере и подвиге

### челябинцы поговорили с автором книги «Живый в помощи»

На Южном Урале побывал писатель Виктор Николаев, который при поддержке Челябинской епархии провел ряд встреч с жителями города. Это часть творческой поездки по городам России, совершаемой по Патриаршему благословению.

#### Кавалер ордена Красной Звезды

На встречу в детскую школу искусств №5 пришли жители Металлургического района, прихожане храма св.вмч. Георгия Победоносца. Многие знакомы с творчеством писателя-воина, прошедшего через афганский ад.

Что такое жизнь и смерть, добро и зло, вера и безверие, подвиг и предательство? Это понимание пришло на огненных военных тропах, смертельно опасных жизненных поворотах. Судьба вела воина к тому, чтобы получить уникальный духовный опыт и поделиться им с другими. Вдоволь хлебнул почем фунт лиха, сколько раз стоял на краю, чудом спасен многократно...

После армии Виктор окончил Курганское высшее военно-политическое авиационное училище, затем служил в Закавказском военном округе, потом – в Афганистане, в должности начальника поисково-десантной группы. В 1988-1989 годах выполнял задачи по нештатным ситуациям в Сумгаите, Степанакерте, Карабахе, Спитаке, Тбилиси.

На своих встречах писатель рассказывает о своем обретении Бога, истории создания книг и людях, ставших героями (не только на войне, но и в обычной жизни), о семье и главных жизненных ценностях, о воспитании молодежи и милосердии к падшим. Одна из центральных тем – тема покаяния и прощения. Особенно большое впечатления производят его размышления о силе слова «прости».

## Время подумать о главном

Клирик Свято-Георгиевского храма иерей Виктор Финагин отметил, что разговор был очень интересным и глубоким. Немаловажно, что книги Виктора Николаева автобиографичны, а это значит, что человек все пропустил через свое сердце и опыт.

– Мне понравилось, что он сделал особый упор на семью, традиционные ценности, – подчеркнул отец Виктор. – Потому что все идет из семьи, но многие об этом подзабыли в нашем обществе. И писатель очень хорошо сказал, как должно быть,

на каких примерах нужно воспитывать молодежь. Золотая молодежь — не та, которая ходит по клубам и развлекается. Это такие герои, как Евгений Родионов — солдат, который героически погиб, но не отрекся от веры. Это воины 6-й роты Псковской дивизии: 89 человек удерживали силы 2500 боевиков! Это герои Афганистана. Молодежь должна ровняться именно на таких...

Перу Виктора Николаева принадлежат четыре книги: «Живый в помощи (Записки афганца)», «Из рода в род», «Безотцовщина», «Время подумать оглавном (Шамординские истории)». Сейчас готовится к изданию пятая книга, основанная на детском юморе. По мнению писателя, детский юмор бывает очень содержательным, глубоким и тонким, он дает хорошую пищу для размышлений. Поэтому писатель собирает, записывает интересные мысли за своими внуками и другими детьми.

#### О слове «прости» и силе молитвы

Заместитель директора ДШИ №5 Людмила Петровна Санпитер рассказывает:

– Когда я слушала писателя, в глаза особенно бросились его очень серьезный, глубокий взгляд, прямо проникающий внутрь, сдержанность, сосредоточенность и какая-то особенная неулыбчивость. А потом, когда вслушаешься в его рассказ, начинаешь понимать, почему это так. Вот мы не придаем значения слову «прости», а в экстремальной ситуации оно приобретает особую силу. Когда силы противника превосходят, бойцы ложатся «ромашкой»: ноги внутрь, а наружу головы и руки с автоматами. Когда вокруг шквал огня и трассирующие пули, оставляется последняя пуля – себе и одна граната – на троих. Потому что в плен - нельзя, зверствуют страшно. И тогда бойцы говорят друг другу «Прости». «Вы даже не представляете силу этого слова, связанного, может, с последней минутой!» – сказал писатель. Однажды, попав в самое пекло, бойцы просили друг у друга прощения, а душманы прошли мимо: едва не наступили – и не заметили.

Вся книга «Живый в помощи» пронизана псалмом 90, который читается в особой опасности. Пояс с этой молитвой – древний монашеский и воинский оберег, да и многие из верующих к нему прибегают. Когда-то в семье был приобретен поясок с молитвой, да забыт до времени. Но наступает момент – и о нем вспоминают. И к вере писатель пришел на войне, потому что именно здесь в сознании происходят



кардинальные перемены, приоритет ценностей совсем другой. Здесь иное отношение к жизни и боевым товарищам. 15 ушли на задание, 15 должны вернуться – живыми и мертвыми. Если ранили, убили – все равно надо всех донести обратно, к своим. Был случай, когда вертолет, на котором находился Виктор Николаев, подбили. Машина рухнула на заминированное поле, и боец с травмами должен был пробираться к своим, через мины. Именно в этот момент жену вдруг «стукнуло», и она начала молиться, хотя толком молитв тогда не знала...И он выбрался живым.

А был на войне и такой случай. Однажды перед боем солдаты пожелали креститься, а командир не захотел. Тогда солдаты сказали: «А мы с тобой в бой не пойдем». И вот крестили всех, а командира в бою ранило: пуля попала в голову, совершила два прохода и упала в рот. Он выплюнул ее и с тех пор носил рядом с крестом.

#### Мы воюем, а наши жены ждут

Уже на гражданке, после Военной академии, писатель тяжело заболел. Врачи диагностировали рак мозга. Сказали: необходимо делать операцию, но жить будет не больше трех месяцев. Можно было не делать, но жена настояла. Вот что воспоминает об этом писатель:

«В течение восьми часов операции жена непрестанно читала молитву «Живый в помощи». Нашей дочери тогда было шесть лет. Что может понимать ребенок в таком возрасте? Но, видимо, ёкнуло и ее маленькое сердце, такова была боль за отца. Она достала Владимирскую иконку, прижала к груди и просидела всю операцию, не попросив ни пить, ни есть.

Шла операция, жена чита-

ла молитву и когда на четвертом часе операции мою голову вскрыли, оказалось, что гноя в мозге нет. Он собрался в капсулу величиной с куриное яйцо, а когда доктор Фомин осторожно достал ее, то она лопнула и растеклась в руках врача, в сантиметре от головы. После окончания операции жене позвонили и сказали, что на этот момент все благополучно.

Когда закончился процесс восстановления, во время которого я заново учился говорить и ходить, пришло желание написать книгу о той войне, которую видел я, где не только кровь и убийство, но прежде всего - подвиг. И подвиг не только на самой войне, а подвиг – когда тебя ждут. Воевать гораздо легче, чем ждать, потому, что ты знаешь о себе все, а от тебя нет никаких вестей неделю, две, месяц, три месяца. А из соседнего дома в очередной раз вывозят «цинк» – это надо вытерпеть: сохранить разум, самообладание; воспитать детей, дать им образование, а при этом создавать уют и тепло в доме. Мы воюем, а наши жены ждут».

## И не таким зубы обламывали...

Или еще удивительный случай, тоже рассказанный писателем. Однажды, гуляя по саду, уже после операции, он размышлял, как напечатать книгу. И вдруг услышал голос за спиной: «Убери крест из книги – напечатаем». Оглянулся – нет никого!

Звонит в редакцию: говорят то же самое, что он слышал: «Уберите крест – и напечатаем». Дело в том, что вся книга пронизана верой. Не зная, как найти средства, автор нередко молился перед иконой Иоанна Богослова и просил помощи, чтобы напечатать книгу. А чуть позже раздался звонок из Барнаула: «Я настоятель храма Иоанна Богослова, я прочитал рукопись и помогу вам напечатать книгу, найду спонсора». И книга была издана. А на издание второй части он просил благословения у святителя Николая, и что удивительно, свою помощь предложил настоятель храма святителя Николая в Подкопаях.

Те, кто читал «Живый в помощи», говорят, что она очень интересна и по-настоящему захватывает, оторваться невозможно. Особенно полезно почитать ее молодежи.

В связи с событиями на Украине многие тревожатся: ходят слухи, что «майдан пройдет по всей России», что внешний враг уже у ворот. Спросили об этом, и писатель-воин ответил так: нападали на Россию Чингизхан и Батый, нападали Наполеон и Гитлер, и много кто еще нападал, а чем это закончилось, все знают. Американцы же - не прежним завоевателям чета. «Все знают, как наши солдаты умеют воевать, умеют бороться, проявлять стойкость, мужество, братство, и не таким зубы обламывали»...

Римма Галимханова

#### СПРАВКА

#### Виктор Николаев – член Союза писателей России,

майор запаса, кавалер ордена Красной Звезды, награжден Большой литературной премией России, Патриаршей литературной премией, Премией Союза писателей России «Честь имею», Премией «Прохоровское поле».

# граем вместе с детьми

#### Задание: пластический этюд

Слушай стихотворение и выполняй действия в соответствии с его содержанием.

#### ПЕЛЬМЕНИ

Я три горсточки муки Сыплю в миску из руки, Подолью воды немножко Размешаю тесто ложкой, Все с яйцом я перетру, Тесто я руками мну. Разделяю на кусочки, Делаю я колобочки. Мясорубку покручу, Фарш мясной я получу. Отделяю фарша горстку, На кружок кладу я горку, Я края соединяю, Пальчиками их сжимаю, Покажу свое уменье -Вылеплю я сто пельменей!

#### Задание: обыгрывание ситуаций

«Кошка мышка». Изобрази мышонка, попавшего в лапы кошки, и довольную кошку. Покажи хитрого мышонка, убежавшего от кошки, и огорченную кошку.

«Ежик и бычок». Передай движением. мимикой или иным способом бычка и ежика (по содержанию стихотворения).

#### ЕЖИК И БЫЧОК

Встретил ежика бычок И лизнул его в бочок. Но, лизнув его, бычок Уколол свой язычок. А колючий еж смеется: «В рот не суй что попадется!»

#### Игры разных народов

#### Чехарда (Россия)

Встаньте друг за другом с промежутками до пяти шагов.

Голову пригните и сами присядьте, опираясь на согнутую в колене ногу. Последний игрок разгибается и по очереди перепрыгивает через каждого стоящего впереди, опираясь руками о его спину. Игроки постепенно выпрямляются, увеличивая высоту прыжка. Каждый перепрыгнувший становится впереди. Кому прыжок не удастся, выбывает из игры.

#### Достань камушек (Россия)

Для игры требуется крепкая веревка длиной в два-три метра и два небольших камешка. Двое соревнующихся берутся за концы веревки (для удобства на концах веревки можно завязать узлы или сделать петли) и расходятся, натягивая ее. На одинаковом

кладется камешек. По сигналу каждый старается, перетянув противника, достать свой камешек.

#### Автогонки (Германия)

В эту игру могут играть от 2 человек. Необходимо взять две игрушки-автомобиля, две деревянных палочки и два длинных шнура (примерно 6-9 м).

Игрушечные автомобили следует привязать к шнурам. которые, в свою очередь, привязать к палкам.

Деревянные палочки должны держать в руках двое детей. Суть игры в том, чтобы по команде как можно быстрее намотать шнур на палку, притянув таким образом машину к себе.

#### лягушка Аист И (пония)

В эту японскую игру могут играть 4 человека и более. Для этого необходимо нарисовать на асфальте большое озеро с бухтами, островами и мыса-

Три человека становятся «лягушками» и сидят в «воде», не имея права выбраться на «сушу». «Аист» должен ходить по берегу и пытаться поймать «лягушку». «Аист» имеет право прыгать с «острова» на

расстоянии от каждого игрока «остров», но не может заходить в «воду». Последняя пойманная «лягушка» становится «аистом».

#### Загадки

Всё время по лесу он рышет.

Он в кустах кого-то ищет. Он из кустов зубами щёлк, Кто скажите это...

(BOUK)

Мой белый брат во льдах живет

И рыбу ест морскую, А я люблю пчелиный мед И ягоду лесную.

(медведь)

Рыжая плутовка, Хитрая да ловкая. В сарай попала, Кур пересчитала.

(лиса)

Длинные ушки, Быстрые лапки. Серый, но не мышка. Кто это?..

\* \* \*

(зяйчишка)

Сверху – зеленая, Снизу – белое брюшко, А зовут меня ...

(лягушка)



Под землею коридоров, Переходов целых сто! Там сидит хозяин в черном Меховом своем пальто.

(KDOL)

Спереди – пятачок, Сзади – крючок, Посередине - спинка, На спине – щетинка.

(кабан)

В подполье, в каморке Живет она в норке. Серая малышка, Кто же это?..

(ирппка)

Мордочка усатая, шубка полосатая.

Часто умывается, но сводой не знается.

(кошку)

С хозяином дружит, Дом сторожит, Живет под крылечком, Хвост колечком.

(соряка)

#### Кроссворд

Хорошо ли ты знаешь названия насекомых? Ответь на загадки и впиши ответы в ячейки кроссворда. Если все правильно ответишь, то узнаешь, какое насекомое зашифровано.

| 1. Восемь ног как восемь рук,<br>Вышивают шелком круг.<br>Мастер в шелке знает толк.<br>Покупайте мухи, шелк. | 2. Над цветком порхает, пляшет,<br>Веером узорным машет.              |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| 3. Целый день летает,<br>Всем надоедает.<br>Ночь настает,<br>Тогда перестает.                                 | 4. Летом я летаю и мед собираю.<br>Но когда меня подразнишь, я кусаю. |  |  |  |
| 5. Маленький вертолет<br>Летит назад и вперед.<br>Большие глаза.<br>Кто же она?                               |                                                                       |  |  |  |
|                                                                                                               |                                                                       |  |  |  |
|                                                                                                               |                                                                       |  |  |  |
|                                                                                                               |                                                                       |  |  |  |
| 4                                                                                                             |                                                                       |  |  |  |
| 5                                                                                                             |                                                                       |  |  |  |

#### Литературная викторина «Детские сказки»

Скажите: верите вы или нет, что...

Илья Муромец был бомбардировщиком.

(Да, «Илья Муромец» - самолёт-бомбардировщик конструктора Сикорского).

Елисейские поля в Париже названы в честь королевича Елисея, героя сказки А.С.Пушкина. (Нет).

За школьные сочинения А.П.Чехов получал только «пятёрки».

(Нет, он никогда не получал за школьные сочинения выше «тройки»).

Однажды Салтыков-Щедрин за сочинение, написанное им вместо дочери, получил «двойку».

(Да, к тому же ещё с припиской: «Не знаете русского языка!»)

Плещеево озеро в Ярославской области названо в честь русского поэта А.Н.Плещеева.

(Нет).



#### Он-поэт, она-поэтика.

(Нет, она – поэтесса. А поэтика – это учение поэтическом творчестве).

В басне «Квартет» автор высмеивает животных, которые плохо играют на музыкальных инструментах. (Нет).

## ДИАЛОГ С ЧИТАТЕЛЕМ

Челябинские епархиальные ведомости

№6 (29) 2014 г.





#### наша почта

Дорогие друзья. Нам радостно, что вы не только внимательно читаете газету, но и делитесь своими впечатлениями, предложениями и замечаниями. Сегодня мы опубликуем отклик на материал о владыке Георгии, который вызвал живой интерес читателей.

«Добрый день, уважаемые издатели газеты! Хочется сказать вам слова благодарности за замечательную газету. Читаем и передаем другим!

Вслед материалу о Владыке ГЕОРГИИ (Грязнове) -«Челябинские епархиальные ведомости» № 4 (27) за апрель

В начале 90-х в школе № 121 (на улице Свободы) открылись факультативные занятия по православной вере. Для нас это были самые тяжёлые годы, о Боге мы ничего никогда не слышали. Одиннадцатилетняя дочь наша стала посещать эти занятия и приносить нам из школы «новости», которые поражали нас с мужем и заставляли задумываться над своей жизнью.

Через много лет, став верующими и церковными людьми, мы задумались, откуда просачивался к нам в нашу семью этот тоненький ручеёк веры?! И вскоре узнали, что преподавателем у детей был Владыка Георгий! Теперь память о нём наша семья будет всегда бережно хранить!»

Надежда Анатольевна Костюшко



### Доброе дело

Если у вас есть возможность и желание оказать помощь, звоните нам. На страницах газеты вы можете предложить ухаживать за детьми, отдать вещи или продукты, ходить за больными, убирать помещения, поработать на приусадебном участке – всё, чем вы могли бы послужить ближнему. Вы также можете обратиться с просьбой о помощи. Объявления публикуются бесплатно.

Прошу помощи: я инвалид, и мне нужно посещать свою дочь в интернате по адресу поселок Старокамышинск, ул. Елецкая, дом 28. Прошу сопроводить меня до этого места, зайти в храм и сопроводить обратно. Время и место встречи обговорим по телефону: 736-10-51, Антонида Николаевна.

Семья больной девочки Ковалевой Ксении, 2010 года рождения собирает средства для лечения ребенка (нуждается в высокотехнологичном обследовании). Просьба отозваться всем неравнодушным людям. Телефон: 8-951-480-16-54, Артем (отец).

Ищем помощницу в частный дом для ведения домашнего хозяйства и ухода за животными с постоянным проживанием в СНТ «Прогресс» совместно с хозяйкой. Обращаться по телефону: 8-908-042-90-97, Ирина.

ПАЛОМНИЧЕСКИЙ ЦЕНТР ЧЕЛЯБИНСКОЙ ЕПАРХИИ приглашает в поездки по святым местам на комфортабельном автобусе.

Тел.: 8-919-346-30-67 (пн - пт с 9.00 до 17.00)

| Поездка                                                                                                                                                                                                                                            | Июнь  | Июль                | Август         | Сентябрь                       | пожертвование                                                                                                |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------------|----------------|--------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Верхотурье<br>+ Меркушино + Св.<br>источник                                                                                                                                                                                                        |       | 5-6;<br>26-27       | 9-10;<br>30-31 | 24-25<br>Праздник              | 1600 (1200 детск.) р.<br>+200р. на экскурсии<br>(иметь с собой)<br>+ пожертвование на<br>монастырь (с собой) |  |
| Далматово<br>(соборование)                                                                                                                                                                                                                         | 21-22 |                     | 23-24          |                                | 900 (700 детск.) р. +<br>200р.                                                                               |  |
| Дивеево + Муром и тд.                                                                                                                                                                                                                              |       |                     | 2-8            |                                | от 7500 р. + 500р. на<br>экскурсии                                                                           |  |
| Екатеринбург – Г.Яма                                                                                                                                                                                                                               | 28    | 16-17               | 30             | 28                             | 600 р. + 150р. на<br>экскурсии                                                                               |  |
| Екатеринбург – Ганина<br>Яма - Алапаевск                                                                                                                                                                                                           |       | Крест. ход<br>16-17 |                |                                | 1000p.                                                                                                       |  |
| к Чимеевской чуд. Иконе                                                                                                                                                                                                                            | 21-22 |                     | 23-24          |                                | 1000 (700 детск.) р.                                                                                         |  |
| Ново-Тихвинский<br>жен. мон. + храмы<br>Екатеринбурга                                                                                                                                                                                              | 29    | 27                  |                | 7                              | 600р.<br>+ 150р. на экскурсии<br>(иметь с собой)                                                             |  |
| Невьянск                                                                                                                                                                                                                                           |       | 13                  |                | 6                              | 700р. + экскурсии от<br>200р.                                                                                |  |
| Пермь – Белогорье                                                                                                                                                                                                                                  |       |                     | 16-17          |                                | 1600р. + 200р. (иметь с<br>собой)                                                                            |  |
| Св. источники с.<br>Тарасково                                                                                                                                                                                                                      |       | 19-20               | 16-17          | 13-14                          | 900 (700 детск.) р.                                                                                          |  |
| с. Савино (молят о<br>семье)                                                                                                                                                                                                                       |       |                     |                | 6-7                            | 1000 р.                                                                                                      |  |
| Серпиевские пещеры                                                                                                                                                                                                                                 |       | 19-20               |                |                                | 1500р. + экскурсии от<br>200р.                                                                               |  |
| Табынь –Крестн. Ход                                                                                                                                                                                                                                |       |                     |                |                                | 1800p.                                                                                                       |  |
| г. Троицк                                                                                                                                                                                                                                          |       | 5 (Собор.)          | 2              | 13                             | <b>500р</b> . + 50р. на<br>соборование                                                                       |  |
| Работы в храме с. Булзи                                                                                                                                                                                                                            | 28    | 13; 26              | 3; 31          | 14; 28                         | Бесплатно. Только по<br>записи.                                                                              |  |
| Оптина Пустынь (3 дня) –Троицкая Сергиева Лавра - Дивеево.<br>Примерная программа: Шамордино, Клыково, Боровский мон.,<br>мощи Матроны Московской, Марфо-Мариинская обитель.<br>Работы в монастырях. Только для физически выносливых<br>паломников |       |                     |                | 16-26<br>Запись до<br>30.08.14 | 10 000 + гостиницы от<br>3000р. + экскурсии от<br>1000р. (уточняется)<br>8-912-321-24-72                     |  |
| Работы в монастырях. Только для физически выносливых 30.08.14                                                                                                                                                                                      |       |                     |                |                                |                                                                                                              |  |

Святая Земля -Израиль 1-8 октября 2014г.

8-912-321-24-72

ЗАПИСЫВАЙ-<u>ТЕСЬ ЗАРА-</u> HEE!

Желательно за 3 месяца до поездки!!!

На Январь 2015г. программа и стоимость будет другая.

Храм Гроба Господня. Сион: горница Тайной Вечери. Гефсимания: гробница Божией Матери. Гефсиманский сад, монастырь св. Марии Магдалины, место Вознесения Господня. Вифлеем: храм Рождества Христова в Вифлееме. Поле Пастушков. Хеврон: дуб Мамврийский. Галилея: гора Фавор, Назарет, Кана Галилейская, Капернаум. Река Иордан. Лидда: храм и гробница вмч. Георгия Победоносца. Иудейскуя пустыня: монастырь преп. Георгия Хозевита. Иерихон: дерево Закхея. Сорокадневная гора. Вифания: гробница св. прав. Лазаря Четверодневного и тд.

В стоимость входит:

- авиабилеты Екатеринбург-Тель-Авив-Екатеринбург (прямой рейс, БЕЗ пересадки в Москве);
- доставка до Екатеринбурга и обратно на епархиальном автобусе:
- проживание в гостинице, питание (завтрак, сухой паек, ужин);
- транспортное обслуживание в Израиле;
- экскурсии, проводимые монахинями Горненского монастыря.

26 000 рублей + 725\$ Выкуп билетов уже начался.

Италия-Греция

7-14 сентября 2014г.

Салоники, Урануполи, Пиерия, Метеоры, Игуменица, Корфу, Бари (мощи св. Николая Чуд.). Патры, Мега Спилион, Эвбея. Записывайтесь заранее!

Около 60 000р. (перелет, виза, проживание, экскурсии, частично

бора г. Челябинск, ул. Кыштымская, 32 (с 7-30 до 18-30 без перерывов и  $выходных). Teл.: 8-919-346-30-67 (пн-пт \, c \, 9.00 \, до \, 17.00), eparhia 74 palomnik@mail.ru, подробнее \, o \, поездках: \, \phi o \tau o, \, видео, \, o \tau зывы \, http://vk.com/palomcenter \, o to the palometer of the$ Во все поездки ПАЛОМНИЧЕСКОГО ЦЕНТРА ЧЕЛЯБИНСКОЙ ЕПАРХИИ автобус отходит только от Свято - Симеоновского кафедрального собора.

Паломнический центр митрополии примет в дар книги, журналы, диски о монастырях, св. местах и св. угодниках. Просим помощи в копировании и распечат-

Телефон: (351) 791-01-63.



#### Газета «Челябинские епархиальные ведомости» издается с февраля 2012 г.

Зарегистрирована Управлением Федеральной службы по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций по Челябинской области 19 июля 2012 г. Свидетельство № ТУ74-00784.

Учредитель и издатель - Централизованная православная религиозная организация Челябинская Епархия Русской Православной Церкви (454084, г. Челябинск, ул. Кыштымская, 34)

Ответственный секретарь Светлана Бацан Верстка Андрей Рудаев Адрес редакции: г. Челябинск, ул. Кыштымская, 34, Епархиальное управление. E-mail: vedomosti74@mail.ru.

Главный редактор свящ. Евгений Мартенец

Просим читателей не использовать эти страницы в хозяйственных нуждах.

Время подписания в печать по графику - 14.30. Подписано в 14.30, **18.06.2014 г.** Дата выхода 19.06.14 г. Отпечатано с оригинал-макетов редакции в ЗАО «Прайм Принт Челябинск», г. Челябинск,

ул. Линейная, 63. Заказ № 17607 . Тираж **3000** экз. Наш подписной индекс по каталогу Почта России - 78752